




ORGANIZADORES

Fabiane Perondi
Suliane Motta do Nascimento

Carlos Alberto Severo Garcia Júnior
Marta Inez Machado Verdi

Mirelle Finkler
Roger Flores Ceccon

1a Edição

Porto Alegre

2026

Série Interlocuções Práticas, Experiências e Pesquisas em Saúde

DIÁLOGOS 
EM SAÚDE COLETIVA



Coordenador Geral da Associação Rede UNIDA
Alcindo Antônio Ferla

Coordenação Editorial
Editores-Chefes: Alcindo Antônio Ferla e Hêider Aurélio Pinto
Editores Associados: Carlos Alberto Severo Garcia Júnior, Denise Bueno, Diéssica Roggia Piexak, Fabiana Mânica 
Martins, Fernanda Cornelius Lange, Frederico Viana Machado, Jacks Soratto, João Batista de Oliveira Junior, Júlio César 
Schweickardt, Károl Veiga Cabral, Márcia Fernanda Mello Mendes, Márcio Mariath Belloc, Maria das Graças Alves 
Pereira, Michelle Kuntz Durand, Quelen Tanize Alves da Silva, Ricardo Burg Ceccim, Roger Flores Ceccon, Sheila Rubia 
Lindner, Stela Nazareth Meneghel, Stephany Yolanda Ril, Suliane Motta do Nascimento, Virgínia de Menezes Portes

Conselho Editorial
Adriane Pires Batiston (Universidade Federal de Mato Grosso do Sul, Brasil); 
Alcindo Antônio Ferla (Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Brasil); 
Àngel Martínez-Hernáez (Universitat Rovira i Virgili, Espanha); 
Angelo Stefanini (Università di Bologna, Itália);
Ardigó Martino (Università di Bologna, Itália); 
Berta Paz Lorido (Universitat de les Illes Balears, Espanha);
Celia Beatriz Iriart (University of New Mexico, Estados Unidos da América);
Denise Bueno (Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Brasil);
Emerson Elias Merhy (Universidade Federal do Rio de Janeiro, Brasil); 
Êrica Rosalba Mallmann Duarte (Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Brasil); 
Francisca Valda Silva de Oliveira (Universidade Federal do Rio Grande do Norte, Brasil);
Hêider Aurélio Pinto (Universidade Federal do Recôncavo da Bahia, Brasil); 
Izabella Barison Matos (Universidade Federal da Fronteira Sul, Brasil);
Jacks Soratto (Universidade do Extremo Sul Catarinense);
João Henrique Lara do Amaral (Universidade Federal de Minas Gerais, Brasil);
Júlio Cesar Schweickardt (Fundação Oswaldo Cruz/Amazonas, Brasil); 
Laura Camargo Macruz Feuerwerker (Universidade de São Paulo, Brasil);
Leonardo Federico (Universidad Nacional de Lanús, Argentina); 
Lisiane Bôer Possa (Universidade Federal de Santa Maria, Brasil); 
Luciano Bezerra Gomes (Universidade Federal da Paraíba, Brasil); 
Mara Lisiane dos Santos (Universidade Federal de Mato Grosso do Sul, Brasil);
Márcia Regina Cardoso Torres (Secretaria Municipal de Saúde do Rio de Janeiro, Brasil); 
Marco Akerman (Universidade de São Paulo, Brasil); 
Maria Augusta Nicoli (Agenzia Sanitaria e Sociale Regionale dell’Emilia-Romagna, Itália); 
Maria das Graças Alves Pereira (Instituto Federal do Acre, Brasil);
Maria Luiza Jaeger (Associação Brasileira da Rede UNIDA, Brasil); 
Maria Rocineide Ferreira da Silva (Universidade Estadual do Ceará, Brasil);
Paulo de Tarso Ribeiro de Oliveira (Universidade Federal do Pará, Brasil); 
Priscilla Viégas Barreto de Oliveira (Universidade Federal de Pernambuco);
Quelen Tanize Alves da Silva (Grupo Hospitalar Conceição, Brasil);
Ricardo Burg Ceccim (Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Brasil); 
Rossana Staevie Baduy (Universidade Estadual de Londrina, Brasil); 
Sara Donetto (King’s College London, Inglaterra);
Sueli Terezinha Goi Barrios (Associação Rede Unida, Brasil);
Túlio Batista Franco (Universidade Federal Fluminense, Brasil);
Vanderléia Laodete Pulga (Universidade Federal da Fronteira Sul, Brasil); 
Vanessa Iribarrem Avena Miranda (Universidade do Extremo Sul Catarinense/Brasil);
Vera Lucia Kodjaoglanian (Laboratório de Inovação Tecnológica em Saúde/LAIS/UFRN, Brasil); 
Vincenza Pellegrini (Università di Parma, Itália).

Copyright © 2026 by Fabiane Perondi, Suliane Motta do Nascimento, Carlos Alberto Severo Garcia Júnior, 
Marta Inez Machado Verdi, Mirelle Finkler, Roger Flores Ceccon e Associação Rede Unida

                          Este trabalho está licenciado sob a licença Creative Commons Atribución-NoComercial-
CompartirIgual 4.0 Internacional (CC BY-NC-SA 4.0)



Comissão Executiva Editorial
Alana Santos de Souza
Jaqueline Miotto Guarnieri
Camila Fontana Roman
Carolina Araújo Londero

Revisão
Roger Flores Ceccon, Carlos Alberto Severo Garcia 

Júnior, Fabiane Perondi, Mirelle Finkler, Suliane Motta do 
Nascimento, Marta Inez Machado Verdi

Capa | Projeto Gráfico | Diagramação 
Lucia Pouchain

Imagem Capa
Freepik.com

Todos os direitos desta edição reservados à Associação Rede UNIDA
Rua São Manoel, nº 498 - CEP 90620-110, Porto Alegre – RS. Fone: (51) 3391-1252

www.redeunida.org.br

DADOS INTERNACIONAIS DE CATALOGAÇÃO NA PUBLICAÇÃO (CIP)

Catalogação elaborada pela bibliotecária Alana Santos de Souza - CRB 10/2738

D536  	
Diálogos em saúde coletiva/ Fabiane Perondi; Suliane Motta do Nascimento; Carlos Alberto Severo 
Garcia Júnior; Marta Inez Machado Verdi; Mirelle Finkler; Roger Flores Ceccon (Organizadores) – 
1. ed. -- Porto Alegre, RS: Editora Rede Unida, 2026. 

276 p. (Série Interlocuções Práticas, Experiências e Pesquisas em Saúde, v. 72). 
	E-book: 4.0 Mb; PDF

            
	Inclui bibliografia.                                             
	ISBN: 978-65-5462-224-0
	DOI: 10.18310/9786554622240     
             
1. Saúde Coletiva. 2. Sistema Único de Saúde (SUS). 3. Bioética. 4. Cuidado em Saúde. I. Título. 
II. Assunto. III. Organizadores.

NLM WA 20.5 
CDU 614

Financiamento realizado pelo Programa de Pós-Graduação em 
Saúde Coletiva da Universidade Federal de Santa Catarina





Prefácio

“O que pode um corpo?” 
(Spinoza)

Quando recebi o convite para escrever este prefácio, estava absorto 
em pensar a crise generalizada que se abate sobre o mundo, que no meu 
entendimento, denuncia a falência do projeto moderno que levou ao atual 
estágio civilizatório. Este, foi construído sobre os pilares da ciência moderna 
nascida no século XVI, o capitalismo que se instaura desde o século XV, e uma 
moral capaz de estabelecer o controle sobre os corpos, conduzir as condutas, e 
prescrever os modos de vida, como diz Foucault. 

O edifício construído com base nessas forças, a ciência, o capitalismo 
e a moral, dão os primeiros sinais de erosão na atualidade, por força de 
características violentas da sociedade que criaram. Uma ruína anunciada, já 
que sua base egocêntrica não prevê o cuidado e proteção às pessoas. Como 
uma fera ferida, as megacorporações econômicas que dominam o cenário 
social e político, reagem até os estertores. A crise social aguda vem da notória 
fraqueza moral e intelectual do sistema dominante. Ele está assentado em uma 
sociedade global extremamente desigual, violenta, que habita um planeta que 
derrete de forma cada vez mais acelerada, frente às mudanças físico-químicas 
da terra, ocasionadas pela extração predatória dos recursos naturais, e emissão 
de gases de efeito estufa, levando ao aquecimento global e suas devastadoras 
consequências para a vida na Terra. 

Diálogos em Saúde Coletiva é uma obra que surge em um cenário como 
este, que nos faz lembrar de Eric Hobsbawn quando se referiu ao século XX 
como a “Era dos Extremos”1. Ele havia estudado o período de 1914 a partir 
da primeira grande guerra, até 1991, a derrocada da União Soviética, em que 

1    Hobsbawn E. Era dos Extremos: o breve século XX, 1914–1991. São Paulo: Companhia das Letras; 1995.



se observaram eventos com a magnitude e força capazes de alterar o curso da 
história mundial. 

Estes anos iniciais do século XXI, já se foram um quarto do século, 
nos coloca antecipadamente diante da mesma caracterização que motivou 
Hobsbawn: vivemos uma nova era dos extremos, pela magnitude das tragédias 
que nos alcançam, e tomam nossos corpos como dramáticas experiências 
sociais e existenciais. Estamos vivendo os dias sobressaltados e visivelmente 
assustados com os eventos climáticos extremos que acometem todos os 
continentes. As tragédias que correm pelo mundo entram na nossa casa todos 
os dias, pelas imagens da televisão, internet, ocupam nosso ambiente e nossos 
corpos, com afetos tristes. Inadvertidamente nos vemos em uma atmosfera 
anuviada, de tons cinzas no ambiente, sugerindo uma certa melancolia diante 
do sofrimento e dor que estes acontecimentos proporcionam. Percebe-se o 
sofrimento alheio, como se ocorresse no nosso jardim. 

Já convivíamos com um planeta febril há décadas, e o vimos agora 
atingir em 2024 a temperatura de 1,5 grau em relação ao que era antes da 
revolução industrial, cerca de duzentos anos atrás. O “acordo de Paris” assinado 
em 2015, para justamente impedir que a temperatura do planeta chegasse a 
esse patamar, de não retorno, se mostrou um absoluto fracasso. A ganância 
global veiculada pelas grandes corporações que governam o mundo, se 
instrumentaliza do negacionismo científico, para impedir estratégias eficazes 
de redução de emissões, e alteração da matriz energética para fontes renováveis. 
A humanidade caminha para o colapso, com a Terra gastando mais de duas 
vezes a quantidade de energia que é capaz de repor. Para se ter uma ideia, em 
2025, até o dia 24 de julho, “Dia da Sobrecarga da Terra” (Earth Overshoot 
Day),  se consumiu os recursos que o planeta levaria um ano para regenerar, 
ou seja, a energia que é consumida entre 25 de julho a 31 de dezembro não tem 
fontes de reposição dentro do mesmo ano.  

Sem me estender na descrição dos grandes eventos trágicos que 
marcam nosso tempo, cito rapidamente a extensão das guerras atuais dentro 



de uma disputa geopolítica ameaçadora. O primeiro genocídio transmitido em 
tempo real. Gaza se tornou nome de martírio, assassinato brutal de crianças 
e mulheres. A palavra Holocausto tem origem grega (holókauston) e significa 
“sacrifício pelo fogo”. É o que se vê praticado pelo atual governo de Israel, 
repetindo a história acontecida com os judeus na segunda guerra mundial. 
Soma-se a estes fatos a pandemia que dizimou mais de 7 milhões de pessoas 
do planeta no curto período de 2 anos, deixando mais de uma centena de 
milhares de órfãos, economias familiares devastadas, e outros tantos milhões 
de pessoas com sequelas da doença de Covid-19. Evento que pode se repetir 
tendo em vista a negligência mundial com os fatores que levaram à pandemia. 

“O mundo é a extensão do nosso corpo, o corpo é a síntese do mundo, 
somos uma unidade cósmica”. É o que nos ensina o pensamento ancestral dos 
povos que vivem na Amazônia, na região do Alto Rio Negro, o povo Tukano2. 
Sendo assim, o que ocorre no meio tem repercussão direta e imediata no nosso 
corpo. Não é possível ver e ouvir sobre tudo o que ocorre no mundo, e dizer que 
não atinge nosso corpo. Nos modifica por efeito dos afectos. As adversidades 
do momento levam à necessidade de produzir em nós mesmos, a resiliência 
suficiente para seguirmos altivos naquilo que nos move mais intimamente e 
cotidianamente, o trabalho para o cuidado em saúde. A obra aqui apresentada 
passa por vários temas da saúde coletiva, que corroboram para o objeto central 
do trabalho em saúde, que é o cuidado. Enfim: O que pode um livro?

A origem de Diálogos em Saúde Coletiva já fala muita coisa sobre suas 
possibilidades. Ele nasce de encontros múltiplos, espaços de fala e escuta, trocas 
de experiências, do vivido. O encontro como uma máquina semiótica é um 
emissor de potência. Os bons encontros têm o efeito de aumentar a capacidade de 
agir. É o que fortalece a resiliência, e faz com que, mesmo em cenários adversos, 
nos mantemos em condições de produzir vida em nós e no outro. 

A produção coletiva expressa solidariedade. Esta palavra que traz em si 
uma grande força, é um conceito de prática comunal, que tem o efeito de antídoto 
2    Barreto JPL. O mundo em mim: uma teoria indígena e os cuidados sobre o corpo no Alto Rio Negro. 
Brasília: Mil Folhas; 2022.



para o egoísmo e a ganância. Ela apresenta a possibilidade de desmontar o traço 
concorrencial, com o qual o neoliberalismo se instaura como uma subjetividade 
incorporada aos coletivos. A solidariedade produz a soma das potências entre 
as pessoas que se encontram em relação. A partir dela o que era forte, se torna 
mais forte; mais livre, mais sensível, em um mundo que se perde no brutalismo. 
Um livro que tem como base o encontro, e transborda solidariedade, é capaz de 
ativar nas pessoas e coletivos a ideia de cuidado, mobiliza à vontade, o que nos 
faz produzir de forma criativa um modo de vida.

É assim que entendemos uma obra, mais do que um livro, é um dispositivo 
fronteiriço, que anda na borda do mundo convidando-nos para ultrapassar 
fronteiras, transbordar. O filósofo camaronês Achille Mbembe3 no diz que o 
grande problema do mundo são as fronteiras, através delas, se organizam as 
opressões, pela definição dos limites dos povos no acesso aos recursos do mundo 
moderno. Limites que são físicos, simbólicos, mentais, corporais, mas sempre 
vão produzir a interdição do outro, pessoas e coletivos. O mundo fronteiriço traz 
nas penosas as marcas do colonialismo, ele mata o sonho, assassina futuros antes 
de nascerem. O livro como dispositivo se transforma em uma arma de guerra 
simbólica e eficaz, contra este tipo de realidade. Ele vela o sonho que já se foi, e 
ressuscita-o para novas perspectivas históricas. 

As ideias veiculadas no livro não têm limites, porque não há fronteira 
capaz de detê-las. Possuídas pela imaginação, podem percorrer caminhos que 
ressignificam seu sentido, lhe dá novas formas, rompe grilhões do pensamento 
normativo. Os “corpos-fronteira” conhecem todas as opressões. Eles se amparam 
naquilo que o livro traz, para construir a sua libertação. Dar um voo imaginativo 
sobre o mundo é um ato de rebeldia necessário. Um livro pode disparar 
processos de ressignificações de mundo, ativação de coletivos, colocar as pessoas 
em movimento para o ato criativo de cuidar, produzir vida, ativar mundos. 

Diálogos em Saúde Coletiva é um livro dispositivo. Ele pode!

Túlio Batista Franco
3    Mbembe A. Brutalismo. São Paulo: N-1 Edições; 2013.



11

Sumário

13
Apresentação

Fabiane Perondi, Suliane Motta do Nascimento, Carlos Alberto Severo 
Garcia Jr., Marta Inez Machado Verdi, Mirelle Finkler, Roger Flores Ceccon

17
Arqueologia do Sensível ou sobre o Infraordinário 

no Cuidado em Saúde
Elisandro Rodrigues, Carlos Alberto Severo Garcia Jr., Roger Flores Ceccon

45
Aprender no cotidiano do trabalho em saúde

Alcindo Antônio Ferla, Suliane Motta do Nascimento, Carlos Alberto Severo 
Garcia Jr., Marta Inez Machado Verdi 

82
30 anos da Saúde da Família no Brasil: 

de onde viemos e para onde vamos
Suliane Motta do Nascimento, Ricardo Donato Rodrigues, Maria Inez 

Padula Anderson

100
Desafios emergentes e problemas persistentes 

sobre aborto legal
Mirelle Finkler, Elda Coelho de Azevedo Bussinguer, Olímpio Barbosa de 

Moraes Filho



12

125
Participação social no SUS: desafios e perspectivas
Erick Cardoso da Rosa, Juliana Sampaio, Frederico Viana Machado

150
Cogestão, apoio e avaliação na 

contemporaneidade do SUS
Juarez Pereira Furtado, Liane Beatriz Righi, Carlos Alberto Severo Garcia Jr.

177 
Residências em Saúde: uma forma de habitar o SUS
Ricardo Burg Ceccim, Lorrainy da Cruz Solano, Roger Flores Ceccon

220
Caleidoscópio do cuidado para proteger a vida

Helvo Slomp Junior, Fabiane Perondi, Carlos Alberto Severo Garcia Jr.

243
Apoio institucional e matricial no SUS: 

a que será que se destina?
Gastão Wagner de Sousa Campos, Liane Beatriz Righi, Carlos Alberto 

Severo Garcia Jr.

272
Sobre os autores



Apresentação

Diálogos em Saúde Coletiva nasce do encontro entre a universidade 
pública e os territórios vivos da experiência, da luta e da reflexão crítica. É 
fruto de um projeto de extensão universitária comprometido com a produção 
de um conhecimento situado, insurgente e plural — gestado a muitas vozes, em 
diálogo com sujeitos coletivos, intelectuais, docentes, ativistas e pesquisadores 
que habitam o campo da Saúde Coletiva, especificamente das Ciências Sociais 
e Humanas em Saúde.

Inspirado na experiência do Diálogos em Quarentena4, este novo ciclo 
de encontros ampliou a escuta e o pensamento sobre temas contemporâneos e 
urgentes, na fértil interseção entre a Saúde Coletiva e a Bioética. Foi tecido no 
âmbito da Escola de Saúde Coletiva e do Núcleo de Pesquisa e Extensão em 
Bioética e Saúde Coletiva (NUPEBISC) da Universidade Federal de Santa Catarina 
(UFSC), em parceria com a Rede Unida e com a Sociedade Brasileira de Bioética.

Com encontros mensais abertos ao público, transmitidos ao vivo e, 
posteriormente, organizados em acervo digital5, o projeto construiu pontes 
entre saberes, territórios e práticas. Os organizadores desta obra atuaram 
como curadores, articuladores e mediadores dos debates, tecendo vínculos 
entre o campo acadêmico, as arenas políticas e as redes comunitárias. Cada 
conversa foi cuidadosamente transcrita, revisada e transformada em capítulo, 
preservando a densidade das falas, a riqueza dos afetos e a pluralidade de 
perspectivas que marcaram os encontros.

Os capítulos que compõem este livro podem ser lidos de forma 
independente, mas se entrelaçam por um fio comum: o compromisso ético-
4    Carlos A, Severo G, Roger F, Ceccon J, Matheus A, Dallmann, et al. Série Vivências em Educação na 
Saúde. Diálogos em quarentena [Internet]. [cited 2025 Nov 10]. Disponível em: https://editora.redeunida.
org.br/wp-content/uploads/2021/11/Livro-Dialogos-em-quarentena.pdf
5    Rede Unida. Diálogos em Saúde Coletiva [playlist no YouTube]. 2025 [citado 2025 Nov 10]. Disponível 
em: https://www.youtube.com/playlist?list=PLGCPV1cxgWNKqAgRVEGdt7UJnSNKkzhKq



político com a justiça social, a democracia radical e a defesa incondicional 
do Sistema Único de Saúde (SUS). Essa defesa se torna ainda mais urgente 
no contexto atual, em que vivemos um momento delicado e decisivo, 
atravessado por disputas de forças políticas e por interesses privados que 
ameaçam desfigurar os princípios fundadores do SUS. Em meio a ofensivas 
contra direitos sociais e ao avanço de projetos neoliberais que tentam 
mercantilizar a saúde, os corpos e a vida, reafirmar a centralidade do cuidado, 
da participação social e da saúde como direito humano se torna um gesto de 
resistência e de esperança.

 Os diálogos reunidos tocam temas cruciais, como a formação em 
saúde, as residências multiprofissionais, as narrativas, a pesquisa clínica, 
a atenção primária, o cuidado em contextos de aborto legal, a participação 
social, os arranjos de gestão e avaliação, e as estratégias institucionais voltadas 
à integralidade do cuidado. A multiplicidade dos temas ecoa a diversidade 
dos sujeitos convocados ao diálogo — profissionais de saúde, pesquisadores, 
militantes e representantes de movimentos sociais. 

Esta obra se dirige a estudantes, educadores, trabalhadores da saúde, 
militantes e a todos aqueles e aquelas que não se resignam diante das injustiças 
e seguem construindo, com palavras e práticas, uma sociedade mais inclusiva 
e solidária.

Os capítulos que compõem este mosaico de reflexões são os seguintes:
•	 Capítulo um: Arqueologia do sensível ou sobre o infraordinário 

no cuidado em saúde — Dr. Elisandro Rodrigues (Universidade 
Federal do Rio Grande do Sul), Dr. Carlos Garcia Severo Jr. 
(Universidade Federal de Santa Catarina) e Dr. Roger Flores 
Ceccon (Universidade Federal de Santa Catarina).

•	 Capítulo dois: Aprender no cotidiano do trabalho em saúde — Dr. 
Alcindo Ferla (Universidade Federal do Rio Grande do Sul), Dr. 
Carlos Garcia Severo Jr. (Universidade Federal de Santa Catarina), 
Doutoranda Suliane Motta (Programa de Pós-Graduação em 



Saúde Coletiva da Universidade Federal de Santa Catarina), Dra. 
Marta Verdi (Universidade Federal de Santa Catarina).

•	 Capítulo três: 30 anos da Saúde da Família no Brasil: de onde 
viemos e para onde vamos — Dra. Maria Inez Padula Anderson 
(Universidade do Estado do Rio de Janeiro), Dr. Ricardo 
Donato Rodrigues (Universidade do Estado do Rio de Janeiro) 
e Doutoranda Suliane Motta (Programa de Pós-Graduação em 
Saúde Coletiva da Universidade Federal de Santa Catarina).

•	 Capítulo quatro: Desafios emergentes e problemas persistentes sobre 
aborto legal no Brasil — Dra. Elda Coelho de Azevedo Bussinguer 
(Sociedade Brasileira de Bioética), Dr. Olímpio Barbosa de Moraes 
Filho (Universidade de Pernambuco) e Dra. Mirelle Finkler 
(Universidade Federal de Santa Catarina).

•	 Capítulo cinco: Participação social no Sistema Único de Saúde: desafios e 
perspectivas — Dra. Juliana Sampaio (Universidade Federal da Paraíba), 
Dr. Frederico Viana (Universidade Federal do Rio Grande do Sul) e 
Mestrando Erick Cardoso da Rosa (Programa de Pós-Graduação em 
Saúde Coletiva da Universidade Federal de Santa Catarina).

•	 Capítulo seis: Cogestão, apoio e avaliação na contemporaneidade 
do Sistema Único de Saúde — Dra. Liane Righi (Universidade 
Federal de Santa Maria), Dr. Juarez Furtado (Universidade Federal 
de São Paulo) e Dr. Carlos Garcia Severo Jr. (Universidade Federal 
de Santa Catarina).

•	 Capítulo sete: Residência em Saúde, uma forma de habitar 
o Sistema Único de Saúde — Dra. Lorrainy da Cruz Solano 
(Hospital Maternidade Almeida Castro), Dr. Ricardo Burg Ceccim 
(Universidade Federal do Rio Grande do Sul) e Dr. Roger Flores 
Ceccon (Universidade Federal de Santa Catarina).

•	 Capítulo oito: Caleidoscópio do cuidado para proteger a vida — Dr. 
Emerson Elias Merhy (Universidade Federal do Rio de Janeiro), Dr. 



Helvo Slomp Jr. (Universidade Federal do Rio de Janeiro), Fabiane 
Perondi e Dr. Carlos Garcia Severo Jr. (Universidade Federal de 
Santa Catarina).

•	 Capítulo nove: Apoio institucional no Sistema Único de Saúde: 
a que será que se destina? — Dr. Gastão Wagner de Sousa 
Campos (Universidade Estadual de Campinas), Dra. Liane Righi 
(Universidade Federal de Santa Maria) e Dr. Carlos Garcia Severo 
Jr. (Universidade Federal de Santa Catarina).

Ao reunir essas vozes potentes e plurais, Diálogos em Saúde Coletiva 
reafirma o papel essencial da universidade pública como lugar de escuta, de 
pensamento crítico e de resistência ativa. Mais do que um registro de debates, 
esta obra é um chamado para que novas práticas de cuidado, pesquisa, 
militância e ensino floresçam sob o horizonte dos direitos humanos.

Fabiane Perondi
Suliane Motta do Nascimento 

Carlos Alberto Severo Garcia Jr.
Marta Inez Machado Verdi

Mirelle Finkler
Roger Flores Ceccon



17

Arqueologia do Sensível ou 
sobre o Infraordinário no 

Cuidado em Saúde1

Elisandro Rodrigues
Carlos Alberto Severo Garcia Jr. 

Roger Flores Ceccon

Roger Flores Ceccon: Bom dia a todos. É uma grande honra estar com 
vocês. Eu me chamo Roger Ceccon, sou professor da Universidade Federal de 
Santa Catarina (UFSC), sou professor e tutor da residência multiprofissional em 
saúde da família, e hoje temos a grande honra de receber o professor Elisandro, 
um grande parceiro e uma pessoa admirável. Temos também a participação do 
professor Carlos conosco. Quero agradecer também à Rede Unida pela parceria 
nessa atividade em conjunto com a Escola de Saúde Coletiva e com o Programa 
de Residência Multiprofissional em Saúde da Família da UFSC. Elisandro 
Rodrigues é pedagogo e doutor em educação, professor e pesquisador no Grupo 
Hospitalar Conceição (GHC) e no Programa de Pós-Graduação em Educação da 
Universidade Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS). Ele é vice-líder do Grupo 
de Pesquisa Narrativas em Saúde, integra o Núcleo de Pesquisa em Psicanálise, 
Educação e Cultura e ao longo dos últimos anos vem se dedicando a pesquisar 
sobre a montagem da escrita e da leitura. E hoje ele vai nos brindar com uma aula 
intitulada “Arqueologia do Sensível ou sobre o Infraordinário no Cuidado em 
Saúde”. Só o título abre uma série de coisas para pensar. Sem mais delongas, vou 
primeiro passar a palavra para o meu grande amigo Carlos, também parceiro de 
longa data para fazer umas palavras iniciais. Depois passamos para o Elisandro. 
Um beijo para todos e boa atividade para nós.

1     Disponível em: https://www.youtube.com/live/f8QDvdlz2U4?si=PWyjeZ3TigMF-iTM



18

Carlos Alberto Severo Garcia Jr.: Que alegria num momento 
bom e oportuno. Roger, meu amigo, obrigado pela excelente apresentação. 
Quero também começar agradecendo o Elisandro por dedicar o seu tempo 
e apresentação para nossa reflexão. Muito obrigado! Agradecemos à Rede 
Unida também por serem parceiros nossos em várias atividades. Esse registro 
é muito importante para nós. E agradecer em nome da UFSC e da residência 
essa oportunidade que é inaugurar um momento de reflexão que atrela o 
serviço, porque temos residentes que estão acompanhando esse momento e 
espero que outros residentes também possam aproveitar essa produção que 
vai ser partilhada. É uma alegria muito grande estar com vocês e fazer com 
que isso reverbere realmente ao longo do tempo. Esses encontros, ainda que à 
distância, têm a potência de permanecer ecoando ao longo do tempo. Agradeço 
em nome de todos esses que citei a oportunidade desse debate. Elisandro, por 
favor, a palavra é sua.

Elisandro Rodrigues: Muito obrigado, Carlos e Roger. É uma alegria 
estar aqui. Nós estávamos falando antes, nos bastidores, desses encontros 
alegres que fazemos e tecemos. Quero agradecer a vocês e esse espaço para 
conversar. Eu sempre brinco que “sou um rato de aula”, adoro estar em uma 
aula. Estar nesse outro lugar, às vezes, em que prepara uma aula, produz uma 
aula, faz uma aula, é um outro espaço também de produção de encontros. Vou 
contar dos bastidores um pouco antes de iniciar a nossa prosa. Venho 
trabalhando no GHC, atualmente sou coordenador da escola GHC. Mas, 
anteriormente a estar nesse espaço, estava na equipe da residência. Fiquei 
durante muitos anos acompanhando como apoio pedagógico os nossos 
programas de residência. Na residência multiprofissional temos oito programas. 
Nesse processo de pensar a questão mais acadêmica, venho trabalhando com 
a montagem, a leitura e a escrita. Assim, vocês vão ver nessa conversa sobre a 
Arqueologia do Sensível, ou sobre o Infraordinário no Cuidado em Saúde, 
num movimento mais teórico, de trabalhar com a questão da montagem, da 



19

leitura e da escrita. Uma questão importante para o campo da saúde. 
Atualmente, também estou como docente no Programa de Pós-Graduação de 
Educação da UFRGS, na linha de pesquisa Educação Especial, Saúde e 
Processos Inclusivos. Vou fazer algumas instigações ao longo do texto e vou 
pedir para quem estiver nos assistindo, tanto agora, sincronamente, como 
daqui a um tempo também, como fica gravado, ao escutar essas minhas 
instigações à vocês, podem já usar o chat do YouTube para registrar as suas 
questões e as suas palavras. Vou compartilhar a minha tela e iniciar essa 
conversa. Qualquer coisa, vocês me acionem se eu cair, se eu desaparecer da 
tela. Gostaria de iniciar essa conversa com vocês fazendo uma tomada de 
posição. Esse texto-aula vai falar sobre literatura, sobre arte e sobre cuidado 
em saúde. Ter como pano de fundo uma política do cuidado, que é o que rege 
nossa vida dentro do campo da saúde, numa concepção que pode interessar 
algumas pessoas, com a ideia de narrativas em saúde. Termos que usamos no 
Brasil em sinônimo ao conceito que a Rita Charon cunhou e que se chama 
“medicina narrativa”. Narrativa e medicina. Rita Charon inaugurou, nos anos 
2000, na Universidade de Colúmbia, o Programa de Medicina Narrativa. 
Programa que busca destacar a importância do conhecimento narrativo para o 
cuidado em saúde e sugere que a prática médica deve incluir a competência de 
interpretar as histórias de doença a fim de melhor atender as experiências 
pessoais ou a experiência pessoal. Penso que esse deslocamento que a Rita 
Charon faz e realiza possibilita que seja criado, em termos de área do 
conhecimento, uma disciplina, uma área interdisciplinar que coloca a literatura, 
a humanização e a saúde em diálogo. Gostamos de pensar em narrativas, e 
coloco essa frase no plural, pois insiro o grupo de pesquisa que faço parte no 
GHC, que se chama de “NarraSUS, Humanidades em Saúde, ou Narrativas em 
Saúde”. Gostamos de pensar esse termo, essa questão, esse conceito de 
narrativas como um processo de ampliação do fazer profissional que, por 
vezes, não acontece quando carregado com o termo medicina, o que acaba por 
fechar um processo de trabalho multidisciplinar e o próprio entendimento do 



20

que é narrar em saúde, que parte sempre do múltiplo, do diverso e da diferença. 
Cabe lembrar que o termo medicina tem sua origem no latim e tem como 
aproximação o que carrega o significado da arte de curar. E como bem sabemos, 
a medicina é uma ciência que estuda a saúde como um todo. Se nos atermos à 
primeira concepção deste termo, poderíamos dizer que todas e todos fazemos 
medicina de um certo modo, pois todas e todos estudamos algum aspecto do 
campo da saúde. Essa foi a ideia inicial da Rita Charon ao pensar o conceito de 
medicina narrativa para se referir a uma metodologia que aposta em uma 
prática de cuidado centrada no paciente, oferecendo, dessa forma, humanização 
como resposta à doença e ao sofrimento. Para Charon, isso é uma prática 
complementar ao processo de medicina baseado em evidência. Em um 
pequeno texto escrito em 2022, eu e uma colega, Marta Orofino, pensamos um 
pouco esse conceito de narrativa e narrativas em saúde, fazendo uma certa 
leitura, um pouco mais arqueológica, que essa discussão, nosso campo, começa 
a partir do início dos anos 1980, principalmente a partir das investigações da 
Rita Charon ao aproximar os estudos médicos da área da linguística. Para 
Charon, a prática médica, e aqui estamos falando não só dos médicos, mas sim 
de todas as profissões de saúde, é uma prática que exige uma competência 
narrativa, ou seja, essa capacidade de identificar e representar a passagem do 
tempo e rememorar acontecimentos a partir das histórias contadas pelos 
pacientes, a fim de interpretar as histórias de doença para uma relação mais 
cuidadosa em saúde. Deixo aqui dois exemplos, para quem se interessar por 
essa temática, que versam um pouco sobre esse cuidado ampliado em saúde e 
que articula essa competência narrativa com a vida e o cotidiano. Um desses é 
produzido no Rio Grande do Sul, que tem a organização da Marta Orofino e 
do Luiz Augusto Fischer, e é um livro que se encontra na íntegra, e que pode 
ser adquirido também fisicamente2. E o curioso, uma brincadeira, o Fischer 
sempre faz essa brincadeira quando está falando um pouco desse livro. Um dos 

2     Fischer LA, Orofino M, organizadores. Literatura na vida: experiências de ler e escrever na educação 
e na saúde. Porto Alegre: Editora da UFRGS; 2020. Disponível em: https://lume.ufrgs.br/bitstream/hand-
le/10183/214066/001118208.pdf?sequence=1&isAllowed=y. Acesso em: 10 nov. 2025. 



21

textos que tem neste livro é do nosso colega Jefferson Tenório, chamado 
Metamorfoses, Literatura e Subjetividade nos Alunos de Inclusão. O Fischer 
sempre faz essa brincadeira dizendo que foi esse livro da literatura que disparou 
o Jefferson para a fama. É uma brincadeira, pois logo depois o Jefferson 
começou a aparecer muito nos espaços. E é importante também trazer a 
lembrança do nome do Jefferson, porque vimos recentemente uma série de 
ataques ao seu livro “O Avesso da Pele”. Esse é um livro que fala sobre o 
cotidiano. Fico me perguntando, por que será que o cotidiano, e esse cotidiano 
especificamente que o Jefferson, de certa forma, trabalha nesse livro, por que 
esse cotidiano incomoda tanto? É uma questão também para ficar pensando. 
O outro livro é uma compilação de histórias e narrativas em saúde, com muitos 
casos reais e outros ficcionais, ou trabalhando casos reais com a ficção. É um 
livro3 organizado pela Rede Brasileira de Medicina e Narrativa, o Narrar Arte, 
reúne bastante gente do Brasil todo. E por falar em livros, vocês também da 
Residência Multiprofissional em Saúde da Família da Universidade Federal de 
Santa Catarina, tem algumas pessoas que se debruçam sobre essa questão das 
narrativas na saúde coletiva. E nesse livro, “Narrativas em Saúde Coletiva, 
Memória, Método e Discurso”4, que recomendo fortemente a leitura, para 
quem está entrando nesse processo de pensar a saúde e a saúde coletiva, eles 
falam o seguinte, uma breve citação do Roger, do Carlos, do João e da Virgínia: 
“as pequenas narrativas estão presentes em contextos cotidianos, como na 
família, escola, universidade, trabalho e serviços de saúde.” Gosto de pensar a 
ideia de histórias curtas e de pequenas narrativas. E me recordo de alguns 
exemplos da literatura, como, por exemplo, o do Marcelino Freire, com seus 
contos que falam de um cotidiano que muitas vezes vivemos e principalmente 
atendemos em saúde. Ou as histórias curtas também da Matilde Campilho, 
principalmente o seu livro “Flecha”, que são pequenas histórias que nos trazem 

3     Goulart PM, Pezzato LM, organizadoras. Narrativas de si: práticas em educação e saúde. Porto Alegre: 
Associação Brasileira da Rede UNIDA; 2020. Disponível em: https://editora.redeunida.org.br/wp-content/
uploads/2018/11/Livro‑Narrativas‑de‑Si.pdf. Acesso em: 10 nov. 2025.
4     Ceccon RF, Garcia-Jr CAS, Dallmann JMA, Portes VDM. Narrativas em Saúde Coletiva: memória, 
método e discurso. Rio de Janeiro: Editora Fiocruz; 2022. (Coleção Temas em Saúde).



22

um certo olhar sobre o cotidiano. E também não podemos esquecer do outro 
escritor aqui de Porto Alegre, José Faleiro, com seu “Vila Sapo”, ou o livro “Mas 
em que mundo tu vive”. Sabemos que as narrativas são importantes no nosso 
processo de constituição subjetiva. Desde o nosso nascer, até o último suspiro, 
estamos criando narrativas. As grandes narrativas são as que constituem o 
mundo enquanto tal. E a vida é uma grande narrativa, né? E a cada dia, a cada 
gesto do nosso cotidiano é, de certa forma, uma pequena narrativa, uma 
pequena história, uma história curta. Narrar é trabalhar com a memória viva 
que nos é passada desde o início dos tempos. No nosso ofício de cuidar, ou 
seja, no nosso processo de trabalho em saúde, a narrativa oferece múltiplas 
possibilidades para uma prática mais humanizada ao entendermos as histórias 
que nos são contadas nos mais diversos atendimentos que realizamos. Lidamos, 
deste modo, a todo momento, com uma política da narratividade. E no SUS, 
no Sistema Único de Saúde, a nossa prática cotidiana é encharcada de 
narrativas. E, quem sabe, o que nos falta é qualificar a nossa escuta e o nosso 
processo de cuidado em saúde ancorados pela prática literária. Lembrando 
dessa competência narrativa que a Rita Charon nos fala. Quem sabe seja 
também o que a escritora sul-coreana Han Kang nos pergunta quando diz no 
seu livro, “O Livro Branco”5. Ela vai nos perguntar o seguinte: o que significa 
olhar mais de perto as palavras? E eu vou ficar um pouco agora pensando 
como que a gente olha as palavras e olha o cotidiano. Quem sabe, olhar mais 
de perto as palavras seja um gesto de tomar a palavra na mão. Tomar a palavra 
na mão é o que faz Haroldo Saboia6 em sua “didática do contato”, postulado 
dois: a mão, o rastro. Ou em seu “na medida em que caminho”, que, ao mesmo 
tempo, é um livro e um filme-ensaio, principalmente quando ele nos diz que 
atravessar algo demanda esforço e desejo. Ou ao falar de uma escrita que 
margeia o processo, articulando ensaio, memória e relato, uma escrita que 
emerge como um relato diário e que pensa sobre o próprio trabalho e 
problematiza os processos e as imagens construídas. Notas de processo, 
5     Kang H. O Livro Branco. Tradução Natália T. M. Okabayashi. São Paulo: Todavia; 2023.
6     Disponível em: https://haroldosaboia.com



23

citações, exemplos e ações de que se foi e se é testemunha. Reflexões ou debates 
que se ouviu ou que tiveram vindo à memória. Tomar a palavra na mão 
demanda trabalho, esforço e desejo. Podemos pensar que envolve também um 
certo não saber. Envolve esse debruçar-se sobre o que nos é dito no um a um 
do acolhimento diário em saúde. A Elida Tessler7, que é uma autora que venho 
trabalhando, pesquisando e acompanhando a sua obra nos últimos anos 
também, nos faz um convite de tomar a palavra na mão e olhar mais de perto 
a palavra no seu trabalho intitulado “Você Me Dá Sua Palavra”8. Esse é um 
trabalho que está em construção, um “Working and a World in Process”9, que 
foi iniciado em 2004 e conta hoje com mais de 7 mil prendedores de roupas 
com palavras manuscritas. As palavras originam-se de encontros e a artista faz 
o seguinte convite: você me dá sua palavra? Como procedimento inicial, diz a 
Elida, peço a palavra solicitando que seja escrita em um prendedor de roupas 
de madeira, na língua materna do intelectual. A sua palavra é uma abertura de 
sentidos e significados para cada leitor quando a obra é em exposição. É um 
lampejo, e como nos diz a Elida, onde um gesto simples torna-se ato de criação. 
É um trabalho que está em permanente conservação e conversação convivida. 
Tudo é pulsante, como as palavras de um texto que ainda não está escrito. 
“Você me dá sua palavra?” é uma montagem anacrônica que narra histórias de 
diversos lugares do mundo com a palavra, um hilo narrativo urdido ao andar, 
que dialoga com os encontros cotidianos, assim como o infraordinário de 
George Perec e a montagem de Walter Benjamin e de Georges Didi-Huberman. 
Colecionar palavras pode vir a ser um gesto político uma criação estética e um 
procedimento filosófico, pois transformar uma coisa em outra é um trabalho 
de apropriação, é um trabalho de uma política da montagem, pois todas as 
palavras mudam de sentido e cada vez que outra é acrescida, principalmente 
quando ocorre repetição. Esse trabalho da Elida completa esse ano de 2024, 20 
anos. 20 anos perguntando para as pessoas uma palavra, uma micro história, 
7     Disponível em:  https://www.elidatessler.site
8     Disponível em: https://www.elidatessler.site/vocmedasuapalavra
9     Tessler E. Word work world: o universo da palavra dada. Rev Comun Linguagens. 2020;52:25‑36. Dis-
ponível em: https://doi.org/10.1590/1980‑6248‑2020‑0106



24

uma história curta, uma pequena narrativa que é desenhada cuidadosamente 
em um prendedor. Essa palavra nasce de um encontro singelo e eu fico a pensar 
então com vocês assim, né? E nós que atuamos no campo da saúde. Quantos 
encontros de cuidado em saúde temos diariamente? E se em cada encontro a 
gente fizesse o exercício delicado e singelo de registrar uma palavra, quantas 
palavras teríamos? Quantas histórias e vidas nos acompanhariam? Registramos 
diariamente a vida das pessoas nos prontuários, mas que vidas são essas que 
estamos escrevendo? Será que estamos dando a devida atenção aos detalhes, 
esses pequenos fragmentos que podem escapar a uma narrativa e por si só 
contarem uma outra história? Pediria a vocês para fazermos um pequeno 
exercício. Lembrem de um atendimento que realizaram recentemente ou de 
um atendimento que marcou, de certo modo, a vida de vocês. E a gente tem 
vários, né? Se a gente for fazer esse exercício de memória, começa a aparecer 
muita coisa. Agora faço um trabalho de sintetizar esse acontecimento em uma 
palavra. Como olhar para essa singeleza de um ato ou gesto do cuidado e se 
perguntar qual a palavra que me diz sobre o cuidado e sobre o cuidar em 
saúde? Eu peço, então, gentilmente para vocês me deem sua palavra. Quem 
quiser registrar um pouco essa palavra, poderia fazer no chat para a gente 
conversar um pouco sobre ela.

C: Vou contribuir. Posso, Elisandro? Já que você instigou.

E: Pode, pode sim. 

C: Eu gostei muito daquela frase que estava escrita no vídeo. Acho que 
é um recorte do vídeo. A palavra que partilho é “sem medida”.

E: Muito bom. Então, depois vamos ver o que o pessoal vai colocar no 
chat para a gente. Tirem esse tempinho para ir pensando. Também vão 
pensando ao longo da fala. Dá para a gente ir registrando um pouco isso. Vou 



25

continuar.  A palavra é um território. Ela marca e demarca. Uma palavra tem a 
potência de dizer muita coisa. Fico pensando em como utilizar a palavra para 
romper com algo que está cristalizado. Algo que já é um clichê no cuidado em 
saúde. Vocês devem lembrar de muitas palavras que vêm carregadas de sentido. 
Principalmente ao realizarmos uma passagem ou uma discussão de caso. Por 
vezes, as palavras vêm encharcadas com histórias que não dizem sobre o que é 
essa pessoa. Recordo de um caso contado por uma colega do GHC, a Letícia, 
que é preceptora da residência em Atenção ao Paciente Crítico e é uma colega 
do Eixo Transversal, esse espaço de formação onde a gente reúne todos os oito 
programas do GHC para conversar e para discutir algumas questões todo mês. 
A Letícia trabalha no Hospital da Criança Conceição. Ela conta que, uma vez, 
em uma discussão, os profissionais acabaram registrando no prontuário de 
uma mãe a palavra maconha. Diziam que a mãe fazia uso de maconha e, dessa 
forma, era uma certa “drogadita”. Essa palavra ficou carregada de um estigma 
que, na sequência desse prontuário e no processo de cuidado da mãe e do 
bebê, o que ficou dessas vidas foi essa palavra. Palavra essa descontextualizada 
da narrativa, descontextualizada da história de vida dessa mulher e dessa mãe. 
Penso que, ao pegarmos a palavra na mão, esse tem que ser o nosso gesto, 
assim como nos lembra a Han. Olhar mais de perto essa palavra para ver o que 
ela significa, o que ela quer dizer. Isso quer dizer romper com o modo habitual 
de ler, de olhar, romper com o clichê das palavras e, principalmente, no nosso 
campo da saúde, eu vou dizer de novo, escrevo e leio novamente, a palavra é 
um território, um território do cuidado e do cuidar. Gonçalo Tavares, autor 
português, no seu livro “Atlas do Corpo e da Imaginação”10, um grande escritor, 
formado em Educação Física, tem esse texto do processo de investigação do 
seu doutorado na Universidade Nova de Lisboa. E na esteira de Bachelard, o 
Gonçalo vai dizer que a palavra é uma casa, com seus porões e seus sótãos. E 
vai nos dizer também que devemos observar essa palavra deslocando os modos 
de olhar e observar, diz o Gonçalo (2013, p. 46) “porque pensar também é 
10     Tavares GM. Atlas do corpo e da imaginação: teoria, fragmentos e imagens. Lisboa: Editorial Cami-
nho; 2013.



26

mudar de posição relativamente à própria linguagem, não olhar sempre da 
mesma maneira para as palavras”. Queria ficar alguns segundos, assim, com essa, 
pegar essa frase na mão. Não olhar sempre da mesma maneira para as palavras. 
Se pensarmos o nosso processo de trabalho vivo em ato, nesse que ocorre no 
encontro com as pessoas, poderia ocorrer esse movimento de olhar de outro 
modo, não o mesmo, o que desloque sentidos, não aquele que já coloca um 
diagnóstico e um sintoma no usuário assim que ele cruza o batente da porta de 
atendimento, assim que ele começa a nos falar e a desenhar a sua narrativa. Eu 
me pergunto, será possível a gente fazer esse deslocamento? Deixo essa questão 
também para a gente conversar daqui a pouco. Em outro fragmento, o Gonçalo 
vai dizer sobre a medicina das palavras, lembrando que a literatura, por vezes, 
pode ser uma boa estratégia de cuidado em saúde. E para o Gonçalo Tavares, as 
palavras pensam e narram histórias. E ele vai nos dizer o seguinte, “não ter 
palavras para isto que aconteceu é deixar isto que aconteceu fora do mundo. As 
outras pessoas nada poderão perceber. Não ter palavras é deixar que esse objeto, 
alvo de nossa mudez, saia do mundo, ou sequer nem entre. Uma palavra é, assim, 
um agregado, um atrator de sensações comuns, uma condensação comunitária 
de sensações” (Tavares, 2013, p. 174). A palavra, essa que a gente usa no dia a dia 
dos atendimentos e do cuidado em saúde, ela tem essa capacidade de agregar 
sensações, essa condensação comunitária de sensações que nos fala o Gonçalo. 
A palavra, enquanto território do cuidar e do cuidado, transforma e se transforma 
assim, assim como a vida que se movimenta em ondas narrativas, assim como os 
territórios vivos onde acontece o trabalho vivo em ato. O que quero dizer com 
isso é que a palavra, enquanto território vivo do cuidado e do cuidar, necessita 
que continuamos em nossas práticas diárias a usá-la, construindo outras 
narrativas, e que ao olhar para elas, as palavras e os sujeitos, olhemos mais 
atentamente, nos demoremos nesse gesto de olhar mais de perto. Entro no 
terceiro ponto que diz um pouco sobre essa fala. Ao dar esse título para essa aula, 
comecei a juntar elementos já lidos e que venho carregando durante os últimos 
anos. Ao pensar sobre o infraordinário ou sobre o cotidiano, George Perec é 



27

quem me acompanha com seu texto que se encontra em seu livro “O 
infraordinário”. Texto esse que se repete também no livro “Parque das Ruínas” da 
poeta Marília Garcia11, que é uma das autoras que faz o gesto de pegar as palavras 
nas mãos. Nesse livro, a Marília vai fazer esse movimento de registro do cotidiano, 
e ela se pergunta, se a gente começasse a escrever, anotar e nomear o que acontece, 
será que consegue fazer as coisas existirem de outro modo? Para Marília, o 
infraordinário está nesse gesto cotidiano de ver e de nomear o que é visto, e ela 
se pergunta, mas como ver o infraordinário? Quem sabe um dos ensinamentos 
para pensar o infraordinário seja algo que a Marília também vai nos dizer ainda 
nesse livro. E ela diz o seguinte: leva tempo a aprender como fazer. Leva um certo 
tempo para organizarmos as palavras que vamos dispor em nosso processo de 
trabalho. E, sobretudo, existe um demorar-se, um tempo de aprendizado para 
saber como dispor e como montar as palavras. Exige, penso, uma leitura de 
trabalho e um trabalho de leitura anterior ao sentarmos para organizarmos 
nossos arquivos e nossa mesa de montagem. E é a poeta argentina Tamara 
Kamenszain que fala em leituras de trabalho. Isso vai aparecer no posfácio do 
seu livro “Garotas em Tempos Suspensos”12, em uma citação da tradutora Paloma 
Vital. Dizia Tamara que uma leitura tinha que despertar o desejo de escrever, e 
chamava de leituras de trabalho esses movimentos de debruçar-se sobre um 
texto. E falava isso a partir de uma observação de um outro escritor argentino 
chamado Macedonio Fernández, que comentava sobre o movimento de estudo 
de Roland Barthes. Assim como para Barthes, segunda escritora, Macedonio 
fazia esse movimento de levantar a cabeça ao ler. Mas para Tamara, levantar a 
cabeça do que está lendo é um gesto de começar a sua própria escrita. Pensar nas 
palavras que escutamos, neste território vivo em ato da escuta, é, de certo modo, 
realizar um trabalho de leitura desse outro. Assim como é necessário deslocar o 
olhar da palavra, o mesmo vale para a escuta dessa palavra. Como pensar uma 
escuta mais sensível dessa palavra que nos chega? Como se dar o trabalho de ler 
essas vidas? Como levantar a cabeça e começar o nosso próprio gesto de escrita, 
11     Garcia M. Parque das ruínas. São Paulo: Luna Parque; 2018.
12     Kamenszain T. Garotas em tempos suspensos. São Paulo: Círculo de Poemas; 2022. 



28

nossa própria escrita de vida, com as nossas palavras encharcadas por aquelas e 
aqueles que escutamos? Para mim, residir em saúde, fazer uma residência, 
estudar saúde é um trabalho de leitura e um gesto de começar a nossa própria 
escrita. Pois é aqui, neste momento em que levantamos a cabeça para olhar o 
sujeito que está à nossa frente, é aqui que pode começar uma narrativa e uma 
escrita. Faço uma pequena digressão, assim, porque também fui residente, há 
muito tempo, fiz residência de saúde mental na UFRGS, numa época em que 
existia o EducaSaúde, e a gente tinha essa possibilidade, tanto do campo das artes 
como da educação, fazer esse processo de vivência também. E ao revisitar e 
revisar um pouco essa aula, eu me recordei de um livro, “Enciclopédia das 
Residências em Saúde”13, onde tem alguns verbetes escritos sobre o viver à 
residência. Eu recorto um fragmento desses verbetes, escrito, em companhia do 
Roger e da Virgínia, e que diz o seguinte: “E que espaço é este em que o novo 
pode acontecer? O ser residente compreende um percurso natural de propostas, 
experiências, dinâmicas e caminhos. Significa uma constante construção. A 
produção da vida e do cuidado ocupa um papel central nas diretrizes e princípios 
do sistema único de saúde”. Por isso, um devir residente convida para análise 
crítica sobre paradigmas tecnicistas, produtores de repetições, fragmentações e 
procedimentos padrões, que dispersam reflexões, criações e implicações. E eu 
fecho essa minha pequena digressão assim. Mas acho que é um bom livro 
também, com muitos verbetes super importantes e potentes, né? Acho que vale 
a pena também os residentes conhecerem. Então, voltando um pouco. Sei bem, 
e como bem lembrou a Marília Garcia, que leva tempo para aprender como 
fazer. E é por isso que navegamos por conversas com autoras e autores, com 
colegas, com professoras e professores. Necessitamos, em paralelo com o ler 
pessoas nos encontros no dia a dia, ler autores e autoras que nos ajudem a pensar 
em outras perspectivas do fazer e do pensar a saúde. E ao receber esse convite 
para fazer essa conversa com vocês, comecei a pegar alguns livros que falavam 

13    Ceccim RB, Dallegrave D, Amorim ASL, Portes VM, Amaral BP, organizadores. EnSiQlopédia das 
residências em saúde. Porto Alegre: Editora Rede Unida; 2018. DOI:10.18310/9788566659986. Disponível 
em: https://editora.redeunida.org.br/project/ensiqlopedia-das-residencias-em-saude/



29

um pouco sobre o sensível. O livro do Jacques Racière, “A Partilha do Sensível”, 
o compilado de textos do Vinícius Nicastro Honesko, chamado “Ensaio sobre o 
Sensível”, o texto de Didi-Huberman, chamado “Volver Sensible/Hacer 
Sensible”14, que está num livro organizado por Alain Badiou, que se chama “Qué 
es un pueblo?”. E também peguei um livro da Tânia Fonseca, chamado “Traços 
de um Pensamento: escrito sobre clínica, arte e política”. Esses e outros textos me 
ajudaram a pensar e a dizer o que estou querendo dizer nesta manhã. Da 
necessidade do deslocamento do olhar, da escuta, do gesto, para essa palavra que 
nos chega, de tornar os gestos da escuta e da leitura gestos sensíveis. Realizar 
uma espécie de “arqueologia do sensível”. E paremos por um instante, assim, 
para pensar nessa palavra arqueologia. Arqueologia é esse movimento de 
investigação que se ocupa, poderia dizer, de pequenas narrativas. O arqueólogo 
é aquele que busca os vestígios, os indícios do que está esquecido. É aquele que 
cava, que procura elementos até então não vistos. George Didi-Huberman, esse 
autor que venho também dedicando um certo trabalho de leitura, chama atenção 
para esse devido arqueólogo, e diz ele, nesse livro “Imagens Apesar de Tudo”, que 
é necessário um esforço de uma arqueologia. Esforço que consiste em olhar 
como um arqueólogo, ou seja, perceber o que ainda não nos foi contado. Seguir 
os rastros das palavras. Diz Didi-Huberman (2017, p. 41)15, “é comparar o que 
vemos no presente, o que sobreviveu, com o que sabemos ter desaparecido. A 
verdade não é dita com palavras. Toda palavra pode mentir. Toda palavra pode 
significar tudo e ser o contrário. A verdade não é dita com palavras, mas com 
frases”. Didi-Huberman nos chama atenção para o narrar. Colocar uma palavra 
atrás da outra para suscitar uma pequena narrativa. Quando realizamos esse 
deslocamento, quando passamos a olhar como um arqueólogo, é através de um 
olhar desse tipo, de uma interrogação desse tipo, que vemos que as coisas 
começam a nos olhar a partir de seus espaços soterrados e tempos esboroados. 
Para o Didi-Huberman, em diálogo com Walter Benjamin, o movimento de 
14    Georges Didi‑Huberman. “Volver sensible/hacer sensible”. In: Alain Badiou. ¿Qué es un pueblo? 
Buenos Aires: Eterna Cadencia Editora; 2014. p. 69‑100.
15    Didi‑Huberman G. Quando as imagens tomam posição: O olho da história, I. Tradução de Cleoni-
ce Paes Barreto Mourão. Belo Horizonte: Editora UFMG; 2017.



30

olhar mais de perto as palavras, com esse olhar de arqueólogo, é escavar, revirar 
a terra na busca de algo ainda não dito, ou seja, um trabalho de memória. Didi-
Huberman (2017, p. 67) vai dizer que a “arqueologia não é apenas uma técnica 
para explorar o passado, mas também e principalmente uma anamnese para 
compreender o presente”. Vemos que o nosso trabalho no campo da saúde não 
está longe do que é o trabalho de um arqueólogo, pois ao realizar as primeiras 
escutas, ao olhar mais de perto as palavras, estamos não só tentando enxergar o 
passado, mas também o presente desse usuário e dessa usuária. Esse momento 
do encontro é onde escavamos para perceber a inquietante estranheza desse 
sujeito que olhamos. E o Manoel de Barros, que muita gente conhece já, tem um 
poema que nos lembra dessa função do arqueólogo, na qual ele chama de um 
escovar as palavras. Eu peço licença para ler esse poema para vocês. Vai dizer o 
Manoel de Barros16. 

Eu tinha vontade de fazer como os dois homens que vi sentados 
na terra escovando osso. No começo achei que aqueles homens 
não batiam bem. Porque ficavam ali sentados na terra o dia 
inteiro escovando osso. Depois aprendi que aqueles homens eram 
arqueólogos. E que eles faziam o serviço de escovar osso por 
amor. E que eles queriam encontrar nos ossos vestígios de antigas 
civilizações que estariam enterrados por séculos naquele chão. Logo 
pensei de escovar palavras. Porque eu havia lido em algum lugar que 
as palavras eram conchas de clamores antigos. Eu queria ir atrás dos 
clamores antigos que estariam guardados dentro das palavras. Eu já 
sabia também que as palavras possuem no corpo muitas oralidades 
remontadas e muitas significâncias remontadas. Eu queria então 
escovar as palavras para escutar o primeiro esgar de cada uma. Para 
escutar os primeiros sons, mesmo que ainda bígrafos. Comecei a 
fazer isso sentado em minha escrivaninha. Passava horas inteiras, 
dias inteiros fechado no quarto, trancado, a escovar palavras. Logo 
a turma perguntou: o que eu fazia o dia inteiro trancado naquele 
quarto? Eu respondi a eles, meio entressonhado, que eu estava 
escovando palavras. Eles acharam que eu não batia bem. Então eu 
“joguei a escova fora”. 

16    Barros M de. Memórias inventadas: a infância. São Paulo: Planeta; 2003.



31

Para pensarmos uma arqueologia do sensível, é necessário esse 
movimento de escovar as palavras, mas sem jogar a escova fora. É necessária 
uma força, uma potência, que nos impulsione nesse pequeno gesto de olhar 
mais de perto as palavras. Força para tornar-se sensível, como nos diz Didi-
Huberman (2014, p. 99-100)17: 

Tornar sensível seria, portanto, tornar acessível pelos sentidos e 
tornar mesmo acessível aquilo que nossos sentidos, assim como 
nossas inteligências, nem sempre conseguem perceber como o que 
faz sentido. Algo que só aparece como falha de sentido, índice ou 
sintoma. Mas, tornar sensível quer dizer que nós mesmos, diante 
dessas falhas ou sintomas, de repente, nos tornamos sensíveis 
a alguma coisa na vida das pessoas. Alguma coisa na história, 
que havia nos escapado até então, mas que nos olha diretamente. 
Portanto, aqui somos tornados sensíveis ou sensitivos a algo novo 
na história das pessoas que nós desejamos. Consequentemente, 
conhecer, entender, acompanhar. 

Faço esse percurso começando pelo meio, como diria o Emmanuel 
Hocquard, a Marília Garcia. Marília, em julho de 2009, vai visitar na França a 
casa do Hocquard. E ao chegar, ele pergunta para ela o que ela queria saber. Ela 
responde que não sabia por onde começar, no que ele diz, talvez pelo meio. 
Recordo de uma outra professora da Faculdade de Educação da UFRGS, a 
Sandra Corazza, que sempre dizia que escrevemos em meio à vida. Atribua 
essa frase a ela, lida em algum lugar, em algum texto, ou escutada em alguma 
aula. Quem sabe, seja a mesma expressão, ou a mesma forma, que o Antoine 
Compagnon vai dizer ou comentar sobre escrever a vida. Ele diz nesse livro “A 
Era das Cartas”18, o seguinte (Compagnon, 2019, p. 166): “Acreditava ter 
emprestado a própria expressão de escrever a vida nos cursos de Roland 
Barthes, sobre a preparação do romance. Quando Annie Ernaux, que convidei 
para o meu seminário, me pediu para utilizar esse título para a coletânea de 
17     Didi‑Huberman G. Volver sensible/hacer sensible. In: Badiou A, editor. ¿Qué es un pueblo? Ciudad 
Autónoma de Buenos Aires: Eterna Cadencia Editora; 2014. p. 69‑100.
18     Compagnon A. A era das cartas. Tradução de Laura Taddei Brandini. Belo Horizonte: Edito-
ra UFMG; 2019.



32

seus romances, que seria publicado pela Gallimard, respondi a ela que estava 
livre para fazê-lo, pois ela não me pertencia, mas vinha de Roland. Quando a 
reencontrei por ocasião de uma entrevista para a rádio, ela me disse que tinha 
pesquisado, mas não tinha encontrado em lugar algum essa expressão na obra 
dele. Para dizer a verdade, não sei de mais nada”.  Começar pelo meio, escrever 
em meio à vida, quem sabe seja a urgência de darmos mais potência a uma 
política de narratividade no nosso campo da saúde. Política essa ancorada na 
esteira de uma partilha do sensível, para nos lembrarmos de Jacques Rancière, 
quando ele nos diz dessa política, ou dessa politicidade sensível, e da capacidade 
de captar um ato de uma palavra vivo. Ou seja, passar dos grandes 
acontecimentos e personagens à vida dos anônimos, identificar os sintomas de 
uma época, de uma sociedade ou civilização nos detalhes ínfimos da vida 
ordinária, explicar a superfície pelas camadas subterrâneas e reconstruir 
mundos a partir dos vestígios. E diz o Rancière, isso é um programa literário 
antes de ser científico. Ele vai nos chamar a atenção pelo que venho dizendo 
sobre a arqueologia do sensível, sobre esse modo de devir arqueólogo que olha 
mais de perto as palavras. Rancière nos recorda do ínfimo da vida ordinária, a 
qual Perec vai dizer que é o infraordinário. Esse infraordinário são os 
acontecimentos diários, mas não aquele que será visto apenas pelo seu 
escândalo. Perec19, nesse texto, vai nos chamar a atenção para o que deixamos 
de lado e nos convoca a realizar essa torção e deslocamento nos modos de 
olhar e ver o cotidiano. E ele vai nos perguntar o seguinte: o que acontece 
realmente? O que vivemos? O resto, todo o resto, onde ele está? O que acontece 
a cada dia e que sempre retorna? O banal, o cotidiano, o evidente, o comum, o 
ordinário, o infraordinário, o rito de fundo, o habitual? Como dar conta disso? 
Como interrogar, como descrever? Recordo de um filme visto esses dias atrás, 
e também fica uma outra dica para quem não viu, que é “Dias Perfeitos”, onde 
a gente vê, pelas imagens de Wim Wenders, o banal do cotidiano na tela. Banal 
não como algo negativo, mas algo que esquecemos de olhar no passar dos 
19    Perec G. Aproximações do quê?. Alea: Estudos Neolatinos. 2010;12(1): 177‑180. Disponível em: ht-
tps://doi.org/10.1590/S1517-106X2010000100014. 



33

minutos do dia. Para o personagem do filme, por mais que algo venha com 
força e desorganize seu dia, esse dia ainda continua ou tende a continuar, 
apesar das atribulações, perfeito. No seu modo singelo de olhar o mundo, nas 
pequenas coisas que chamam a atenção, a qual Barthes chamaria de “punctum”, 
a potência de vida se anuncia no farfalhar das folhas sob o sol, no gesto de um 
desconhecido, nas palavras que chegam de uma conversa qualquer, de um 
encontro inusitado ou de uma música que escutamos. O Perec vai continuar 
no seu texto, nos falando sobre como interrogamos esse habitual, esse cotidiano. 
Ele nos diz o seguinte: interrogar o habitual, nós justamente estamos 
acostumados a ele. Nós não o interrogamos, ele não nos interroga, ele parece 
não causar problemas. Nós o vivemos sem pensar nisso, como se ele não 
veiculasse nem perguntas, nem respostas, como se não fosse portador de 
qualquer informação. Não é nem mais condicionamento, mas anestesia. 
Dormimos nossa vida em um sono sem sonhos. Mas onde está a nossa vida? 
Onde está nosso corpo? Onde está nosso espaço?  Como pensar? E aqui eu me 
dirijo, então, a vocês que estão nos escutando, principalmente aos residentes 
multiprofissionais em saúde da família. Como pensar, nesses dois anos de 
residência, no tempo de formação que ainda temos e que poderão vir a seguir 
sobre esses gestos cotidianos? O que eu gostaria de dizer com esse título que eu 
falei anteriormente sobre a arqueologia do sensível, quem sabe seja um pouco 
isso. Como desenvolver a técnica, a habilidade, o gesto de cuidado em saúde 
que observa e cuida das vidas sensíveis que passam por nós, e junto com isso, 
como deixar esse registro vivo enquanto palavra escrita dessas vidas, desse 
cotidiano, desse extraordinário? Sempre falo nos espaços onde circulo, seja no 
GHC, nos encontros com os residentes, na Faculdade de Ciências da Saúde, no 
nosso mestrado profissional, ou ali no Programa de Pós-Graduação em 
Educação da UFRGS, que falar sobre uma vida, escrever sobre uma vida já é 
matéria suficiente para uma tese, para uma dissertação, para um trabalho de 
conclusão. Quem sabe, para vocês que estão em processo de formação em 
serviço, registrar algumas palavras já seja movimento o suficiente de 



34

deslocamento do olhar para essas vidas e esse cotidiano. Quem sabe eu já vou 
finalizando para a gente abrir essa conversa, quem sabe seja o que o Merhy fala 
sobre a micropolítica e a cartografia do trabalho vivo em ato. Resgato um texto 
do Merhy, escrito com o Túlio Franco, em 201220, onde eles vão dizer que, no 
trabalho em saúde, “a subjetividade é operadora da realidade, ou seja, o modo 
singular, como cada um significa o trabalho, o cuidado, agencia o modo como 
se produz ou agir em saúde” (2012, p. 152). Para eles, o trabalho vivo em ato é 
o que acontece no exato momento de produção, criação, portanto, se realiza na 
atividade da trabalhadora, no infraordinário da vida. A micropolítica são os 
gestos cotidianos que se produzem nos momentos desses encontros. E é 
importante recordar que estava dando uma aula essa semana sobre a 8ª 
Conferência, e a gente estava escutando a fala do Sérgio Arouca, realizada na 
abertura da 8ª Conferência Nacional de Saúde, em 1986. É uma fala que tem 
quase 30 anos. É super potente para pensar o nosso total cotidiano, o nosso 
infraordinário do cuidado em saúde. Nessa fala, o Arouca vai nos dizer da 
superação do medo, de uma política de felicidade e da saúde como um ato 
político. E daí, para finalizar, algumas breves palavras finais. Se a saúde é um 
ato político, pensar mais de perto na palavra, tomar ela na mão enquanto 
território vivo do cuidar, é, de certa forma, dizer que narrar a vida, narrar o 
infraordinário, é também um ato político. Em outras palavras, pensar uma 
arqueologia do sensível, o infraordinário no cuidado em saúde, é dizer que é 
no encontro com a palavra da outra e do outro que se criam os atos de cuidado.  
Deleuze, no livro “Crítica e Clínica”21, tem um texto bem curtinho chamado “A 
Literatura e a Vida”. Nesse texto, ele vai nos falar do devir enquanto algo 
inacabado, que está sempre em processo de construção, em encontrar um 
lugar, um território, enquanto zona de vizinhança, ou no que ele fala, num 
entre. E a literatura para Deleuze, e eu colocaria também todas as outras artes, 
surge como uma tarefa de saúde que vem das pequenas narrativas do 
20     Franco TB. As redes na micropolítica do processo de trabalho em saúde. In: Pinheiro R, Mattos RA, 
orgs. Gestão em redes: práticas de avaliação, formação e participação na saúde. Rio de Janeiro: CEPESC-
‑IMS/UERJ‑ABRASCO; 2006. p. 459‑474.
21     Deleuze G. Crítica e clínica. Tradução de Peter Pál Pelbart. São Paulo: Editora 34; 1997



35

infraordinário, vem daquilo que se viu e se escutou. Diz Deleuze (1997, p. 13-
14) que a “saúde como literatura, como escrita, consiste em inventar um povo 
que falta”, de inventar um povo e uma possibilidade de vida. É isso que acontece 
no encontro, no encontro com essa palavra viva que é o território. E o Perec, 
em seu texto sobre o infraordinário, fala sobre fundar a nossa própria 
antropologia. Quem sabe, e parafraseando ele, seja o momento de criarmos a 
nossa própria arqueologia do sensível, interrogar aquilo que parece haver 
deixado de nos surpreender, que é a vida do outro e da outra. Quem sabe, o 
que nos falta é pegar a palavra na mão para instigar mais a curiosidade e 
retomar o ato de narrar e de contar histórias como uma artesania. Quem sabe, 
o que nos falta é uma retomada da arte de narrar, essa competência narrativa 
que pode produzir mais humanização e saúde. Quem sabe, o que nos falta seja 
o que o Emerson Merhy nos diz em uma entrevista realizada em 2013 no 
Encontro Regional da Rede Unida, em Inhotim. Quem sabe, o que falta é, 
como nos lembra também Didi-Huberman, tornar sensível o nosso corpo. E 
daí, para finalizar, não tinha como não trazer uma fala de dois minutos do 
Emerson que, para mim, sintetiza todo esse texto que escrevi e que no final da 
minha escrita, assim, dessa aula para vocês, me dei conta, mas o que estou 
dizendo é o que o Merhy diz nesses dois minutos. Então, vou passar para vocês. 
“Aqui em Inhotim tem uma oportunidade para nós da área da saúde que é 
poder vivenciar uma aposta bem ousada de que é a arte a céu aberto. E na 
realidade, a arte a céu aberto é o que acontece conosco todo dia sempre que a 
gente encontra alguém. Quando a gente encontra alguém, como dizem alguns 
pensadores, a gente encontra uma obra de arte. Porque todos nós, na produção 
de nossas existências, a gente produz obras de arte. A existência é uma obra de 
arte. E ela é tão instigante quanto qualquer pintura genial. E aqui em Inhotim 
a gente tem a oportunidade de conhecer essas linguagens, porque você vai 
conviver com a produção de uma obra de um pintor, de um escultor a céu 
aberto, ela conversando com você e você conversando com ela. Ela convoca 
vocês a colocar seu corpo sensível à frente do seu pensamento. Então a obra de 



36

arte ela consegue te convocar sensivelmente e aí você pensa depois. Porque 
quando você chega pensando antes pra ver um quadro você não vê um quadro 
e você não deixa o quadro te ver. É isso que eu acho que é uma questão 
fundamental na área da saúde, quando a gente está na prática de cuidado e a 
gente não consegue ver o outro que está nos vendo, a gente faz a mesma coisa. 
A gente chega com o pensamento antes. A gente chega com um corpo-
pensamento antes. A gente não chega com um corpo sensível no encontro com 
o outro que é uma obra de arte pra se expor a isso. E aí a gente não explora esse 
encontro no que ele tem de riqueza artística que é a existência de cada um. 
Quem não conseguir fazer isso na saúde, sempre fica devendo na prática de 
cuidado. Porque ele acha que está cuidando de um outro que ele nem sabe 
quem é esse outro. Essa é a grande aprendizagem dessa vivência que estamos 
tendo aqui em Inhotim”22. Então, esse aqui é o meu final. 

R: Elisandro, querido. Sensacional. Acho que a tua aula foi, de fato, uma 
obra de arte para nos tornar um pouco mais sensíveis a partir da tua exposição. 
Quero parabenizar, agradecer muito. Você citou o professor Emerson Merhy 
e queria dizer que nessa aula de hoje, a gente pode dedicar em memória a 
Hermínia Silva, a Mina, que veio a óbito na data de ontem. E deixar um abraço 
muito carinhoso e muito solidário ao professor Emerson Merhy, que é uma 
grande inspiração para todos nós. E dedicar toda essa produção que o Elisandro 
elaborou em homenagem à memória da Hermínia, sua companheira. Dito 
isso, antes de passar para o professor Carlos, tem algumas questões no chat que 
acho que dá para a gente retomar e trazer para esse debate. Você provocou as 
pessoas a pensar palavras e a Virgínia trouxe a palavra “visita”, a Carla colocou 
a palavra “gratidão”, a Juliana colocou a palavra “aproximação”, o Luiz colocou 
a palavra “compromisso”. Vou colocar a primeira questão que está no chat, a 
questão do Cássio Machado. Ele chama a atenção para a largueza da pesquisa 
e intervenção da Kessler: “Considerando a experiência do professor Elisandro, 
gostaria que comentasse sobre o encurtamento das pesquisas e intervenções 
22     Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=_F_g5ihrJtA



37

em nosso contemporâneo”. É uma questão boa. Vou colocar duas, Elisandro, 
assim tu faz uma narrativa única, tanto do Cássio quanto a questão também 
que está no chat da Virgínia. “Elisandro, que reflexões maravilhosas que você 
nos coloca a fazer. E eu fiquei com vontade de te ouvir sobre o que pode a 
residência como estratégia e aposta política comprometida com a palavra, 
com o cuidar e com o território”. Então ficam essas duas primeiras questões, 
Elisandro, para responder. Uma questão do Cássio e outra da Virgínia. Depois 
a gente retoma com novas indagações. Pode ser?

E: Vou dizer para o Cássio que respondo para ele na outra sala na 
sequência, porque o Cássio é nosso apoio pedagógico da residência. Mas é 
uma boa questão que o Cássio nos coloca. Não só na residência, mas nesse 
universo da academia. É um universo que tenho visto alguns encurtamentos 
mesmo. Algumas pesquisas que vão para alguns lugares que, às vezes, também 
não falam muito sobre esse cotidiano, sobre esse processo mais de pesquisar 
o infraordinário da vida. Como a gente pensa nesses cotidianos? Quando 
dizemos que vamos fazer uma pesquisa, o campo é o nosso cotidiano, o 
campo é onde estamos indo fazer essa coleta dos dados, onde vamos estar 
conversando com as pessoas. Essa é uma questão importante. Porque vivemos 
um pouco disso. No nosso campo da saúde, os nossos textos têm sido cada vez 
mais curtos. Pegamos artigos de seis páginas com 15 pessoas escrevendo. Fico 
pensando: cada um deve ter escrito uma linha? Acho que tem uma questão 
que, de fato, no nosso campo da saúde, a gente tem um pouco esse processo 
de, não sei se é um encurtamento ou se é um modo mais cartesiano de pensar 
a saúde, que nos faz afunilar para uma questão. Sempre falo para os residentes, 
quando temos os seminários, que é o eixo transversal, pegar uma questão 
do nosso cotidiano e pensar sobre ela. Isso já é muito rico, muito potente 
para pensar sobre as questões que encontramos no cotidiano. E acho que 
isso também responde um pouco a Virgínia. O que pode a residência como 
estratégia e como aposta política? Essas palavras, para mim, são importantes. 



38

A palavra “palavra” é importante, o cuidar e o cuidado em saúde, que vem 
carregado com isso, a palavra-território. O pessoal que é da residência em 
saúde da família não tem como fazer saúde sem estar no território. A gente está 
no território. E por isso que a retomada desses textos do Merhy, e agradecer 
ao Roger por essa lembrança também dele, da companheira dele que veio a 
falecer, é importante. Porque o Merhy cria uma coisa sensacional, ele olha 
mais de perto para esse território vivo que a gente trabalha. Acho que é esse 
deslocamento que a gente tem que pensar. A potência da residência, do ser 
residente, também está nisso. Viver o cotidiano, viver o território, viver esse 
infraordinário que pego do Perec. Só isso já é bastante coisa. Lembro de uma 
frase do Deleuze, que é aquela de a gente ter uma ideia. Que a gente não tem 
muitas ideias. Se a gente tiver uma ideia, justa uma ideia, já está suficiente. 
Então viver no cotidiano, experienciar, nos colocar de fato, nessa experiência 
com corpo e alma é importante. Acho que só isso já é suficiente. Óbvio que 
tem todas as outras questões que a residência nos faz e nos proporciona, mas a 
gente está aberto para o encontro cotidiano. Acho que é a grande importância 
desse espaço de formação e serviço que são as residências. Não respondendo, 
mas respondendo.

C: Elisandro, vou daqui. Primeiro dizer que foi brilhante a exposição. 
É um presente para aqueles que puderam acompanhar e irão acompanhar em 
algum outro momento. Nos presenteou com uma densidade, com um percurso 
muito confortável de ir compreendo a linha de raciocínio, nos apresentando 
autores que nos ajudam muito a traduzir também a própria teoria que você 
está trazendo junto na interface com a arte, muito obrigado, mesmo. Vou 
trazer alguns pontos e depois trazer uma pergunta para você partilhar algumas 
considerações. Antes, falei na palavra “sem medida”, por conta da questão 
dos atendimentos, e você foi explorando a questão da narrativa no SUS. Essa 
política de narratividade acaba, por vezes, se engessando dentro das barreiras 
dos protocolos, dos prontuários, dos sistemas que nós mesmos criamos nos 



39

ambientes do cuidado, para sintetizar ideias, mas que muitas vezes essa síntese, 
reduz o sentido das coisas. Você trouxe a importância da questão oral e escrita 
para interrogar o cotidiano do trabalho. Como fazer essas interfaces, essa 
conexão entre o protocolar e o que transborda, aquilo que fica sem medida? 
Parece que a cidade e a arte são espaços para ocupar e ajudar a dar respostas 
parciais. Porque se ficar para dentro dos próprios sistemas, a resposta vai ser 
cada vez mais fechada ou na tentativa de fechar. O movimento da narrativa 
peripatética que você apresenta pela própria escrita e a própria palavra que 
precisa ser escovada esbarra na questão do tempo. Você fala da medicina 
baseada em narrativas e temos num outro ponto paradigmático a medicina 
baseada em evidências. Essa medicina baseada em evidências está falando 
de uma temporalidade, do tempo presente, aquilo que temos de melhor para 
oferecer, de conhecimento e saber, para ofertar para um usuário. Como toda 
experiência do tempo caduca, o presente deixou de ser presente no momento 
que abri a boca ele não é mais presente, ele já é passado. Então, criamos uma 
ponte entre o passado, o presente e o futuro, porque ao falar em cuidado 
também projetamos o futuro do cuidado. Fico tentando sempre questionar 
como colocar toda essa potência que você nos instiga a pensar o cuidado, a 
escuta e a escrita também, como colocar isso dentro dos serviços de saúde que 
hoje, na grande maioria, está cercado de barreiras com medidas. Essa seria a 
minha pergunta. Essa pergunta dá um livro.

E: Obrigado, Carlos. Acho que tem umas questões que são bem 
singelas. Você foi falando e fiquei pensando em algumas coisas. A primeira 
delas é o que você fala sobre densidade. Acho que tem algo importante, falo 
também bastante sobre isso, quando converso com o grupo que for. Essa 
densidade, para mim, está traduzida em uma coisa que é o estudo. Para fazer 
um processo de cuidado, temos que estudar. Não conseguimos fugir disso. É 
preciso ler e escrever, tem que sistematizar essa leitura através da escrita. É 
preciso estudar muito.  Sempre falo que a área da saúde é uma das áreas que 



40

estuda muito, porque está o tempo todo se atualizando. É um pouco isso que 
tu traz, principalmente da medicina baseada em evidência. Estamos todo o 
tempo estudando porque é todo o tempo. Fazemos pesquisa e todo o tempo 
as coisas estão se alterando, se mudando, se deslocando. Acho que tem uma 
temporalidade e aceleração muito forte. Tem um autor que dialoga bastante com 
isso, o Byung-Chul Han. Ele vai falar sobre a questão da aceleração do tempo 
em que a gente vive. E como que a gente faz? Daí eu faria esse deslocamento 
da tua questão. Como é que ao invés de acelerar mais, desacelera? Como é que 
paramos? Quais são os momentos de parada que se tem no trabalho cotidiano? 
E a parada é para pensar sobre o que a gente tem, como o Merhy indaga: como 
é que pensamos no nosso trabalho? Porque muitas vezes acabamos fazendo, 
isto é, estamos atropelados. Tem 200 usuários para atender, um montão de 
reunião, grupo, um montão de coisa, visita, procedimento e não temos tempo 
para parar e para pensar sobre o nosso trabalho.  Acho que a primeira questão 
seria isso. Como fazemos um pequeno furo? Gosto muito da imagem que o 
Edson Souza, psicanalista de Porto Alegre/RS, usa: a imagem da agulha para 
furar a burocracia, do que ele chama de “burocratização do amanhã”. Quando 
fazemos um pequeno furo, se pegarmos a questão da fotografia, por exemplo, 
fazendo um pequeno furo numa caixa preta, produzimos uma pinhole, que 
é uma pequena máquina de fotografia sem filme. Podemos produzir muito 
caseiramente, um pequeno furo, um buraco de agulha por onde a imagem 
entra. É um pequeno buraco, um micro buraco. Algo imperceptível, às vezes, 
que é onde se produz agulha. Pequenos buracos de agulha para, como diz o 
Edson, para fazer um pouco esse descarrilamento das máquinas. Porque é isso, 
colocamos alguma coisinha que vai produzir um outro processo. Acho que esse 
buraco de agulha para a gente no cotidiano da saúde e também na educação. 
Porque a gente também está a todo momento nessa loucura de produção, 
de aula, de texto, de leitura. Esse buraco de agulha eu chamaria de parada. 
De parar um pouco no tempo. De fazer essa parada no tempo. O estudo, às 
vezes, é isso.  Eu comecei a pensar nesse texto, já tem duas semanas, e é desde 



41

domingo que eu parei para escrever ele. Então, todo dia, algumas horinhas, 
tenho trabalhado nesse texto. Mas é isso, tenho que parar, duas horas por dia 
para poder sistematizar um pouco e tentar escrever. Acho que essa é uma das 
questões para se pensar. E essa parada também tem a ver, principalmente, com 
os residentes. Falamos bastante também com todas as turmas que entram. 
Como é que a gente nos cuida? Para a gente nos cuidar, para a gente cuidar 
do outro, a gente precisa estar bem, não é? Porque se a gente está mal, não 
vamos conseguir cuidar direito também. Então, a parada também, para nos 
cuidar, para nos ver, é um ato de cuidado. Parar um pouco para pensar no que 
estamos fazendo, no nosso processo de trabalho, no que temos para fazer, é 
um ato de cuidado também. Dizer sim é colocar esse ponto de espera nessa 
máquina burocrática do tempo e dizer, “peraí”, deixa eu parar um pouco, está 
tudo acelerado, vamos desacelerar um pouco, depois continuo, depois avanço. 
Mas é necessária uma parada. Acho que isso, não sei se respondi, Carlos. 

Carlos Severo: Excelente, Elisandro. Vou colocar mais uma questão 
para aproveitar, já que fiquei muito afetado. Acho que a palavra está muito 
central na tua produção, correto? Tanto a narrativa quanto a palavra são 
centrais na tua fala, nesse esforço rigoroso com o pensamento, isso também é 
importante sublinhar. Tu nos traz um esforço muito bonito com o pensamento 
colocando luz à palavra, especialmente a partir da narrativa. Com relação ao 
filme, que comentou, “Dias Perfeitos”, se apresenta a inexistência da palavra. 
Embora o Wim Wenders produza essa narrativa, o personagem que está no 
filme, pouco ou quase nunca utiliza a palavra, ao menos essa palavra falada do 
qual estamos acostumados, embora ele seja muito afetado pelas artes. Fiquei 
pensando para o campo da saúde e sobre a perspectiva das narrativas, se há 
possibilidade de narrativa sem palavra, se há como pensar a narrativa sem a 
palavra, porque acho que tem outras forças no campo da saúde, no serviço, ou 
propriamente na educação, que não apenas a palavra, mas tem outras forças 
que estão interseccionadas nesse campo e que também contribuem tanto para 



42

o cuidado quanto para a produção do conhecimento. Essa é minha questão 
para ti, se há possibilidade de narrativa sem palavra.

E: Essa questão é muito linda. Dá para a gente escrever muito sobre 
essa questão. Já fica guardada essa ideia, porque é muito boa para pensar nessa 
possibilidade de trabalho sem a palavra, tanto o oral quanto a escrita. Fiquei 
pensando em duas coisas que tu nos provoca. Uma delas tem a ver com o que 
estava falando antes, que é do tempo. Porque a parada também nos protege 
de pensar em outros gestos. De olhar para o que é essa palavra. Daí ficaria 
pensando o que é a palavra, não é? No atendimento, tenho um trabalho muito 
lindo que é o trabalho com testemunhos dos sobreviventes dos campos de 
concentração, principalmente de Auschwitz, que tem uma artista que vai 
gravar, convidada para gravar os testemunhos desses sobreviventes, acho 
que em comemoração aos 60 anos da Shoah. Comemoração, não é? E essa 
artista faz um documentário com esses sobreviventes falando, mas esse não é 
o trabalho artístico dela. O trabalho artístico dela é pegar todos os momentos 
de silêncio que tem entre uma palavra e outra. É um trabalho lindo, porque 
o que ela coloca ali? Ela coloca o silêncio, coloca a não-palavra. Mas tem um 
gesto ali, e daí essa é a segunda questão que queria dizer da inexistência da 
palavra. Não pode não ter a palavra dita ou escrita, mas tem um gesto que é 
uma palavra. Tem um gesto ali que provoca a palavra. Esse, o “Dias Perfeitos”, 
até estava esses dias comentando com um amigo ali de Portugal, o Tiago 
Almeida, que disse que viu quatro vezes esse filme e fiquei instigado com ele, 
me provocou muito. Disse: vamos escrever também sobre isso? Mas esse é um 
filme que faz um deslocamento total. Porque a palavra está em outras coisas, 
em outros gestos, em outros movimentos, no silêncio. Acho que diria isso, a 
palavra está no silêncio, porque é muito bonito o que o Wim Wenders faz, o 
que esse personagem também faz, esse ator faz. Porque é um silêncio, é um 
cotidiano. Para quem não viu, fica essa dica de filme e pensar sobre ele. É um 
filme que coloca a vida cotidiana em cena. É como se saíssemos a filmar a vida 



43

cotidiana de qualquer um de nós. Só que é esse movimento de, tem essas duas 
questões que falei, acho que tem uma parada, porque ele é um cara que para 
bastante durante o processo do trabalho dele, ele para em alguns momentos. 
E essa parada também tem essa questão de pensar de outra forma de trazer 
a palavra de outra forma, que para ele é muito pelo olhar. Então, aquilo que 
vemos do que ele produz enquanto imagem. A palavra dele está nesses gestos, 
na palavra dele e também na música. Esse filme também me instiga, mas essa 
questão que tu traz é muito boa. Como é que a gente pensa isso no trabalho 
cotidiano? Vou atender um usuário, como é que não vou conversar com ele? 
Acho que tem momentos que de fato a gente não conversa. No sentido de 
não se colocar em encontro. De fato, a gente não conversa, não tem palavra 
em jogo. Esses momentos são inexistentes e não é o que a gente quer, mas 
nesses momentos em que tem um encontro também, às vezes a palavra não é 
necessária. Fiquei me rememorando de coisas aqui. Às vezes quando a gente 
encontra um usuário de verdade a palavra ela deixa de ser necessária. Qualquer 
gesto é transformado em palavra. Acho que é muito boa essa questão assim 
que tu fala, que dá para pensar na palavra enquanto o gesto.

R: Excelente, Elisandro. Excelente, Carlos. Mais alguma questão que tu 
queira colocar antes de encerrar? 

C: Não, só reiterar o agradecimento, a beleza desse encontro e que ele 
possa ecoar ainda mais. Muito obrigado novamente, Elisandro. É um presente que 
a residência da UFSC, Saúde da Família está recebendo. Agradecer a Rede Unida, 
agradecer ao meu amigo Roger por estar articulando e costurando essa proposta.

R: Muito obrigado. Elisandro, mais alguma palavrinha para finalizar? 

E: Não, acho que é só também agradecer a vocês. Agradecer a ti, Roger, 
pelo convite. Agradecer ao Carlos também pelo encontro potente e bonito que 



44

já foi realizado, na verdade, pelo nosso amigo Márcio Fransen. Acho que tem 
essas conexões que são importantes. Quero agradecer muito a Rede Unida. E 
agradecer principalmente aos residentes. Quando vim trabalhar no GHC, eu 
fiz a residência, daí saí da residência e fui trabalhar no município de Sapucaia, 
na educação. Eu vim para o GHC e a primeira coisa que disse: quero trabalhar 
com a residência porque isso ainda me motiva a pensar.

R: Quero deixar também o agradecimento aos residentes e também 
agradecer à Rede Unida, Carlos, grande amigo, e Elisandro, sem palavras para 
agradecer. Que a gente continue trabalhando e pensando juntos, acho que 
esse momento é só o iniciar de coisas que vamos fazer coletivamente. Então, 
encerro essa atividade de hoje e agradeço a todas e todos. Muito obrigado.

 



45

Aprender no cotidiano do 
trabalho em saúde23

Alcindo Antônio Ferla
Suliane Motta do Nascimento

Carlos Alberto Severo Garcia Jr.
Marta Inez Machado Verdi 

PARA INICIAR O DIÁLOGO

“Diálogos em Saúde Coletiva” se construiu como uma parceria entre 
a Escola de Saúde Coletiva do Campus Araranguá e o Núcleo de Pesquisa 
e Extensão em Bioética e Saúde Coletiva (NUPEBISC) da UFSC com a Rede 
Unida que na sua segunda edição traz Alcindo Antonio Ferla, coordenador geral 
da Associação Rede Unida para dialogar. Importante ressaltar seu protagonismo 
na coordenação da Rede Unida, entidade internacional dedicada a debater e 
induzir modelos de educação profissional interdisciplinares e interprofissionais, 
fomentando tessituras entre educação, saúde, arte e cultura, e sociedade na 
formação de trabalhadores da saúde críticos e reflexivos, atentos à leitura 
do contexto social, identificando problemas, desafios e possíveis medidas 
estratégicas de enfrentamento no cotidiano de sua prática profissional. 

Aprender no cotidiano do trabalho em saúde se tornou um potente 
fio condutor desse diálogo com Alcindo, professor da UFRGS e ativista do 
Sistema Único de Saúde (SUS) de longa data, não obstante um protagonista em 
permanente e efervescente atualização entrelaçando saúde, educação e o mundo 
do trabalho. Diz Alcindo que a função da aprendizagem é nos transformar e 

23     Disponível em: https://www.youtube.com/live/B7MpfEDOH_w?si=IYbz_iAYm7Bgpi5t



46

nos fortalecer para transformar o mundo, porque esse é exatamente o desafio 
da promoção de saúde que pretende ser traduzida em produção da saúde. 
Com essa motivação, a sessão foi aberta por Suliane Nascimento, médica de 
família, doutoranda em saúde coletiva da UFSC que compartilhou a mediação 
da atividade com Carlos Alberto Severo Garcia Junior, professor da UFSC e da 
Escola de Saúde Coletiva da UFSC, campus Araranguá. 

PARA AQUECER A RODA

Alcindo Ferla: Primeiro, registro que eu estou superfeliz em ter sido 
convidado para participar dessa iniciativa do Diálogos em Saúde Coletiva, que 
acredito ser bem importante nesse momento. O ano de 2024 é o ano em que 
nós estamos realizando a quarta Conferência Nacional de Gestão do Trabalho 
e da Educação em Saúde. Portanto, essas temáticas que colocam a saúde 
coletiva como campo de saberes e práticas, transversal e imprescindível para 
fazer conexões entre os nossos núcleos profissionais, e esses trezentos e poucos 
anos de história do paradigma vigente da ciência, que nos alerta que, em algum 
momento, entrou em sintonia com essa crise civilizatória que a gente está 
vivendo. Ações como esta do Diálogos em Saúde Coletiva se mostram 
importantes, não só como iniciativa de resistência, mas de atualização desse 
paradigma. Ora, os paradigmas civilizatórios, como os da ciência, vão 
mudando ao longo do tempo, e é preciso um esforço das sociedades para que 
se atualizem no âmbito de um espaço civilizatório que não inclua, como tem 
incluído algumas iniciativas, o extermínio, a hierarquização das vidas, o 
sufocamento das vidas com a negação da ciência. Nesse sentido, é importante 
que façamos debates deste gênero. Sabemos que, muitas vezes, pode ser mais 
fácil ler uma mensagem do grupo de WhatsApp da igreja, dizendo que tem 
chip japonês ou chinês na vacina, que vira crocodilo, jacaré, ou sabe-se lá que 
outras coisas mais. Essas mensagens curtas, que exploram o sofrimento das 



47

pessoas, tendem a responder uma pragmática da existência, que é muito fácil 
de colar quando se tem uma produção massiva de sofrimento como estratégia 
política de um governo, ou de um conjunto de governos que atravessa e que 
globaliza. Um dia desses, assisti uma série na televisão cuja história tratava de 
um condomínio, na área nobre do Rio de Janeiro, no qual a estratégia para 
contratar seguranças era criar a insegurança nas pessoas. Deste modo, se 
instituía um medo operando de tal forma que as pessoas se deixavam extorquir 
com muita facilidade, porque o medo da morte, o medo do adoecimento, o 
medo da violência se tornava maior do que o bom senso. Isso tem acontecido 
em um volume bem expressivo, em uma dimensão bem expressiva no cotidiano 
da nossa vida. Precisamos superar essas estratégias e criarmos laços de 
solidariedade, ao invés de criar esses laços de violência, esses laços fascistas. 
Então, não é só a importância de se conversar sobre temas da saúde coletiva, 
que são importantes e também muito relevantes. Essa iniciativa tem um 
componente de esperançamento, lá no melhor do Paulo Freire, quer dizer, ir 
construindo alternativas que nos deem, ou que alimentem essa dimensão 
ontológica da existência humana, que é acreditar que se pode mudar, que se 
pode aprender, que se pode transformar. E também sair desse momento de 
crise, amalgamando soluções que protejam a sociedade, que protejam as 
diferentes pessoas que compõem a sociedade. E talvez essa seja a primeira 
questão do impostergável do nosso título, que é o desafio do nosso tempo, e 
aos profissionais, aos trabalhadores da saúde, esse desafio é ainda mais agudo. 
É reconhecer que somos diversos, que tem uma enormidade de diferenças que 
nos atravessam, e acho que eu era mais concessivo há alguns anos, dizendo que 
tínhamos que abraçar todas as diferenças.  Assim, fui lendo mais coisas sobre 
o fascismo, e é paradoxal abraçarmos quem não quer abraçar a gente, quem 
quer exterminar a gente. Então eu já tenho uma certa tranquilidade de dizer 
que eu quero abraçar todo mundo, exceto as pessoas que querem asfixiar, que 
querem matar, que querem exterminar pessoas e grupos. Mas essa diferença é 
bem importante, porque é um espaço de fortalecimento da sociedade. O 



48

segundo ponto que me ocorre de conversar aqui, é sobre a complexidade do 
cuidado em saúde. Já era complexo quando dizíamos que as profissões da 
saúde deveriam ser excepcionalmente boas no tratamento e na identificação 
das doenças. Daí avançamos um pouco na compreensão, sobretudo dos 
determinantes sociais da doença, ou seja, aquilo que não está no corpo e numa 
existência individual, mas que atravessa as existências. Falamos, por exemplo, 
de vulnerabilidades, refletindo que ninguém escolhe estar numa condição de 
vulnerabilidade. É a sociedade que impõe essa condição, bem como as políticas 
públicas que não têm a capacidade de retirar as pessoas da condição de 
vulnerabilidade. Esse deslocamento foi importante para dizer o que é a 
produção da saúde. Aliás, esse movimento bem importante está lá na 
Constituição, e eu espero que aqui não tenha ninguém que precise argumentar 
a importância da Constituição na organização de um país, na organização de 
uma sociedade, na organização das relações com outros países. Não basta ter a 
capacidade de tratar das doenças, é preciso que tenhamos a capacidade de 
prevenir as doenças, ou seja, no que for evitável, é bom que se consiga interferir 
nos percursos. Ou no percurso existencial que pode dar numa dimensão de 
doença, mas tendo o cuidado de não culpabilizar as pessoas pela condição do 
adoecimento, como se faz, por exemplo, no combate à dengue. Existe uma 
“fissura” (obstinação) de procura pela larva do mosquito, como se o mosquito 
viesse diretamente da transcendência e se reproduzisse numa tampinha de 
refrigerante esquecida no pátio da casa de alguém. Quer dizer, passamos uma 
vida inteira dizendo que cada um por si e os deuses que tenham energia para 
dar conta de todos, e depois, de uma hora para outra, se lembra que a produção 
de saúde não acontece pela escolha de cada indivíduo. Mas e o tabagismo? Os 
hábitos alimentares? Eu não conheço ninguém que adquiriu o hábito de fumar 
por escolha individual, sem a interferência da novela das oito, sem a propaganda 
dos cigarros, que foi permitida num determinado tempo. Isso fez parte de um 
paradigma civilizatório. As pessoas mais felizes, mais ricas, e na cena final mais 
emocionante do filme fumavam cigarros “Marlboro”. Esse processo vai 



49

construindo um imaginário, e vai construindo modos de vida também. Então 
não dá para dizer de uma hora para outra: “pare de fumar porque você vai 
morrer de câncer de pulmão”. Primeiro, porque isso é uma verdade parcial. 
Segundo, porque se começa a fazer propaganda constituindo imaginários de 
outras formas. Por exemplo, criando imaginário que não é cada um por si e os 
deuses por todos, mas pode ser cada um por todos, segurar a mão das pessoas. 
Estou abordando esse ponto porque o salto da assistência às doenças para a 
produção de saúde foi gerando também a incorporação de várias questões 
importantes, sobretudo se estivermos nos territórios da atenção básica, da 
atenção primária, dos cuidados no território. Observação: eu já não me ocupo 
mais de ficar fazendo a diferenciação epistêmica dessas coisas, porque o 
Previne Brasil nos mostrou o quanto que o mais importante é o equívoco na 
compreensão de um gestor para induzir um viés enorme nas políticas públicas. 
E ao invés de cuidar de gente, ficarmos fazendo cadastramento de pessoas 
compulsivamente, porque caso contrário vai perder financiamento. Como é 
que esse gerencialismo absurdo vai servindo para gerar superávit primário nos 
orçamentos, que é o principal objetivo, no meu entendimento, que teve o 
Previne Brasil, enquanto sua principal função foi esculhambar o atendimento 
nos territórios, sobretudo na pandemia. Entretanto, a pandemia também vai 
mostrando que nem a fronteira dos países permanecem rígidas, e vejam que se 
tem a fronteira dos países como algo importante. A indústria da guerra se 
ocupa bastante disso, de borrar seletivamente as fronteiras, produzir conflitos 
e depois vender armas e a vida das pessoas passa a ter menos importância. Mas 
então esse paradigma de não apenas a assistência às doenças, mas também a 
atenção à saúde, que está muito bem descrito também na Constituição como 
resultado do nosso processo de reforma sanitária, dessa discussão bonita que a 
sociedade brasileira, no final dos anos 80, quando se esgotava uma ditadura 
militar, e bom que não ritualizamos essa transição de forma suficiente para não 
ficar sensível a uma outra ditadura depois. Esse debate que a sociedade teve 
depois de um ciclo de crise, e me parece que os diálogos pretendem contribuir 



50

com isso, que se supere essa crise civilizatória, essa crise ética, essa crise 
sanitária, essa crise de valores. Importante também o debate da vida como um 
valor, porque fomos aprendendo ao longo dos últimos anos a hierarquizar as 
pessoas. Os que podiam dizer, não faça o que eu faço, faça o que eu digo, ou 
seja, não tome vacinas, mas eu já tomei a minha, porque isso também servia 
para hierarquizar, para expor e para retirar certas vidas. Talvez esse sintoma da 
crise que se espalha pelo mundo inteiro, com a ideia da supremacia, que não é 
exatamente uma invenção do nosso século, ela vem de longa data, arrogância 
de determinadas pessoas de acharem que conseguem viver sozinhas. Eu diria 
que essa hierarquização foi muito fortalecida justamente pela crise do 
capitalismo, porque já não é mais uma população consumidora de coisas, que 
faz a economia andar, porque a economia está concentrada não mais no setor 
produtivo, mas no setor bancário, no setor de investimentos, no setor das 
rentabilidades absurdas, e, portanto, já não depende mais da nossa capacidade 
de consumir. Portanto, viramos um problema, porque vai reivindicando 
políticas públicas, vai reivindicando crise civilizatória, e para certas pessoas ter 
um Porsche significa autorização para andar em alta velocidade, para assassinar 
as outras pessoas, e essa autorização também não é de uma pessoa específica. 
A polícia vai lá e não faz a dosagem de álcool, não cumpre seu dever, porque, 
afinal de contas, a vida que foi extirpada, é uma vida que no imaginário desses 
segmentos vale menos. E é paradoxal, porque o policial que decidiu não fazer 
o exame do bafômetro é um policial que muito provavelmente estaria no carro 
que foi atropelado e não no Porsche. É importante registrar que falo isso 
porque, para quem é trabalhador da área da saúde, entrar nesse paradigma da 
prevenção precisa de muita atenção. Depois que eu li o livro O Dilema 
Preventivista do Arouca, um livro clássico da Saúde Coletiva, eu entendi que o 
dilema é justamente essa facilidade que temos de deixar a concepção biomédica 
tomar conta do nosso pensamento. Assim, deixamos de olhar as causas da 
violência e as circunscrevemos, o que resulta em se dizer para a pessoa que foi 
vítima de violência de que ela precisa se cuidar mais, que precisa se preservar 



51

mais. Com isso se nega toda a contribuição, que até a epidemiologia crítica dos 
anos 60 dizia que, provavelmente, foi de onde apareceu essa expressão de que 
toda bala perdida encontra, predominantemente, um corpo negro, um corpo 
periférico, um corpo de quem já está colocado nessa condição de 
vulnerabilidade. Em que pese a ironia, não ter a menor qualidade ética e 
existencial, fala de uma realidade, ou seja, esses corpos que primeiro são 
hierarquizados, são desvalorizados como expressões de existência, depois 
passam a ser também desses joguinhos. Não obstante os exemplos referidos 
sejam exemplos complicados e até indecentes, é importante falar do nosso 
dilema da prevenção e da nossa função ética da prevenção, porque eu acho que 
no nosso tempo não dá mais para ficar só no âmbito do que a epidemiologia 
ou do que as ciências disciplinares, que nos ajudaram tanto aí nesses 300 anos, 
mas não dá mais para ficarmos fazendo esse exercício. Precisamos fazer o 
exercício do pensamento interdisciplinar com muita urgência, precisamos 
aprender a fazer isso, e com aprendizagem eu estou falando um pouco o que o 
Paulo Freire nos ensinou: que a gente não aprende para ficar erudito, para ficar 
sabido e para botar diploma na sala de estar, ou no consultório, ou sei lá o quê. 
A função da aprendizagem é nos transformar e nos fortalecer para transformar 
o mundo, porque esse é exatamente o desafio da promoção de saúde que 
pretende ser traduzida em produção da saúde. Vou falar um pouco sobre isso. 
Muitas vezes a promoção da saúde vira uma teoria ética. Acho que a teoria 
marxista nos ajuda a avançar um pouco mais do que só a epidemiologia crítica, 
quando diz que uma condição existencial, que vai sendo construída ao longo 
do tempo, e que produz doença, produz adoecimento, não se transforma só 
pela boa intenção das pessoas. Transforma-se pelo trabalho objetivo. Então, 
prefiro dizer, a produção de saúde. Porque isso explicita que não há produção 
de saúde se não tiver um trabalho associado para mudar as condições, para 
transformar. Encontramos na teoria sanitária o que nas teorias pedagógicas, 
nas teorias freireanas, que eram mais do que teorias pedagógicas, talvez seja 
melhor falar de teorias da educação, que o letramento não resolve o problema 



52

de ninguém. Mas a aprendizagem é significativa sim. E aí, aquela imagem 
generosa do Paulo Freire dizendo que melhor aprender numa sala de aula bem 
equipada, com ar condicionado, com todas as condições, com um professor 
contratado de forma estável, que tenha direitos assegurados, que possa dizer 
para o sistema que o sistema está emburrecendo as pessoas e produzir 
mudanças sem ser demitido, sem ser cancelado. Então, que se pode aprender, 
sobretudo esse aprender que não é o domínio da letra, mas é o domínio do 
conhecimento que permite, então, desenhar percursos mais solidários. A 
aprendizagem na saúde, pensando nesse paradigma de uma saúde mais 
ampliada, mais generosa, precisa nos colocar diante do desafio de cuidar da 
pessoa, do grupo que procura o nosso atendimento, mas também de 
transformar as condições em que essa pessoa vive, porque senão será o próprio 
dilema sanitarista do nosso querido Arouca. Na verdade, vamos fazendo uma 
tautologia em que antecipamos o que já se sabe sobre aquela doença, portanto, 
é um pré-diagnóstico. E, bom, aí segue-se a mesma lógica. Eu digo que essa 
lógica do trabalho de saúde está muito sequestrada, já foi tomada, foi 
sequestrada por um modelo de pensamento fascista. E é terrível falar sobre 
isso, porque eu escolhi a medicina, porque eu nasci aos cuidados da minha avó 
materna, parteira, e fui o primeiro neto. Então, eu não vou nem gastar tempo 
aqui com vocês descrevendo essa memória afetiva, o que é uma avó que 
esperou muito, que recebe. Então, esse nascimento envolto em cuidado é uma 
coisa que estrutura a minha existência. É evidente que sim. Com isso eu 
assumo também que um nascimento atabalhoado, um nascimento num 
ambiente frio e tecnológico, de um hospital com obstetra, que tem certeza 
absoluta de que, com a máxima de que mulheres e histeria fazem uma 
associação boa, o que mostra que não leu a teoria freudiana que desenvolve 
essa explicação, só acontece porque a dor e o medo daquele momento não 
estão com o profissional de saúde, estão com a mulher, que, aliás, entende mais 
do seu corpo, do que qualquer obstetra. Então, vamos criando essa coisa gélida 
no espaço do atendimento. Vamos fazendo da ciência e da prática de cuidado 



53

uma espécie de dogma medieval. Reverenciar o profissional de saúde, que a 
essas alturas já virou um semideus, passa a ser a obrigação de quem está sob 
cuidado. Não tem explicação. Depois a gente se escandaliza quando a pessoa 
acredita mais no grupo de WhatsApp da igreja do que na recomendação. Aqui 
tem um problema que precisamos refletir. Quando um profissional prescreve 
cloroquina para, supostamente, tratar covid, à revelia de toda a evidência da 
ciência, esse movimento não compromete só a esse profissional e a esse usuário. 
Esse componente, vai criando uma imagem que sequestra a todos nós, mesmo 
os de nós que queremos cuidar bem das pessoas, mesmo os de nós que nos 
dedicamos ao estudo das evidências da ciência, e a esse desafio que também é 
impostergável de aprender com as evidências do cotidiano. Se o cotidiano é 
uma comunidade que tem saberes tradicionais sobre a produção da saúde, 
esses saberes tradicionais não têm 350 anos. Eles têm 10 mil anos, a seleção 
natural já retirou aqueles que não tinham eficácia para enfrentar certos 
dilemas. Podemos não entender qual é a lógica do conhecimento tradicional e 
do conhecimento ancestral. Entretanto, não é possível que a arrogância 
epistêmica nos impeça de ouvir e suspeitar que aí tem alguma coisa, cuja crise 
de interpretação é nossa, não é das pessoas. Vejamos o que aconteceu com as 
parteiras tradicionais na Amazônia, sobretudo nos distritos sanitários 
indígenas, durante a pandemia. A regra de parar de circular fez com que os 
profissionais de saúde de nível superior, médicos, enfermeiros, psicólogos, 
nutricionistas, não fossem mais para os Distritos Sanitários Especiais Indígenas 
(DSEIs), para as comunidades indígenas, porque havia diminuído a circulação, 
era o distanciamento geográfico, que equivocadamente chamamos de 
distanciamento social. Socialmente precisamos estar muito próximos, mesmo 
na distância física. Nesse momento, alguém lembrou que a hipertensão e a 
diabetes talvez descompensassem e aí quando voltar, se resolve. Porém, as 
gestações continuaram existindo e as parteiras tradicionais passaram a tomar 
conta das gestantes, porque caso não tenha ficado muito evidente a minha 
ironia, ao ficar mais em casa, estar mais próximo, as gestações não diminuíram, 



54

elas aumentaram. A violência doméstica dos maridos agredindo as mulheres 
também chama atenção, mas eu não quero falar disso, agora estou falando dos 
partos tradicionais. Aumentou em 70% o cuidado das parteiras tradicionais. E 
sabem o que aconteceu com a mortalidade infantil? Não explodiu, seguiu 
descendo evidenciando um ótimo resultado. Isto porque as mulheres sabem 
muito do seu corpo, mas nós achamos que é a ginecologia e a obstetrícia que 
sabe do corpo das mulheres. Sabem muito e é muito legal que existam obstetras 
e ginecologistas, médicos, médicas, enfermeiros e enfermeiras sendo formados. 
Entretanto, o que não dá para continuar acontecendo é a arrogância de saber, 
de achar que a ciência e a prática aprendida no hospital substituem a ciência e 
a prática, o conhecimento, porque isso também faz parte de objetualizar o 
corpo da mulher. Essa mesma objectualização que depois dá direito às pessoas 
de bater, de esquartejar, de matar, porque, afinal de contas, elas não são uma 
existência com autonomia, parece que elas precisam de um marido para existir. 
Nesse bojo, vem todo o preconceito sexual e de gênero, porque, se a gente é 
menininha e não gosta só de menininha, as organizações de gênero e de 
amorosidade são múltiplas e se tivermos uma formação religiosa, moral ou 
uma deformidade cultural, que impede de saber isso, uau, ou deixamos de ser 
profissional de saúde ou vamos na equipe e negocia, dizendo o seguinte: “olha, 
eu sou preconceituoso mesmo, tenho uma formação moral, então me ajuda a 
fazer a gestão do cuidado dessa pessoa, porque eu sei que não farei bem”. E 
acho que aí está um outro desafio impostergável: o de aprender o trabalho 
interprofissional. Que é reconhecer o centro, o núcleo de saberes e práticas de 
cada profissão, mas reconhecer que entre uma profissão e outra não temos 
uma delgada membrana. Temos, como diria Guimarães Rosa, a terceira 
margem, para quem não leu o Grande Sertão, é o que tem entre uma margem 
e outra. Portanto, todo leito do rio. E esse é o desafio de aprendermos essas 
alianças. Daqui a pouquinho alguma entidade corporativa, das nossas 
profissões, vai aparecer aqui correndo e dizendo que eu estou me excedendo, 
porque tem as leis do exercício profissional, enfim. É um artefato que foi criado, 



55

porque ninguém está discutindo que um vigilante da unidade de saúde fará a 
cirurgia de transplante múltiplo de órgãos. Essa é visivelmente uma 
competência médica, que não está em questão. Agora, por que essas corporações 
são tão frágeis a ponto de achar que tem uma incisãozinha para resolver um 
problema? É preciso que haja um especialista reconhecido e, se não houver, a 
pessoa que morra, entendeu? A pessoa que morra, porque é isso que está dito, 
que está por trás dessa ideia. Eu gosto de contar histórias, agora eu já aprendi 
a fazer um parêntese para dizer que vou contar uma história entre uma ideia e 
outra. Quando eu estudei o Mais Médicos lá na Amazônia, a equipe de pesquisa 
toda ficava 10, 15 dias nas aldeias, nas unidades especiais, e trabalhando em 
equipe 21 dias, 24 horas, como na unidade fluvial. Tem profissional de saúde 
que trabalha nesses lugares que fica mais tempo em contato com o colega da 
equipe do que com o seu companheiro, com a sua companheira, com seus 
filhos e filhas. Ainda bem que a internet permite ligações regulares para tirar 
saudades. E aí, no meio da madrugada, alguém bate na porta desesperadamente 
e acorda todo mundo. Diz que no porto tem uma emergência. Havia um 
médico cubano, uma pessoa enorme, com uma experiência muito grande, 
porque tinha estado na Venezuela, tinha estado na África, então tinha uma 
experiência clínica excepcional. A formação cubana é bem biomédica, mais 
biomédica e mais competente tecnicamente do que a nossa. Desculpa eu estar 
dizendo isso e algumas pessoas ficarem magoadas, porque em Cuba a saúde 
não é só uma questão sanitária, é uma questão de segurança pública. Eles são 
fissurados por sintomas, porque pode ser uma guerra bacteriológica chegando 
aí por Varadero ou pelas melhores praias. Então, há um contexto que não 
precisaríamos ter, poderíamos ser melhores tecnologicamente e 
humanitariamente também. Mas, enfim, o sujeito (o médico cubano) 
rapidamente estava desperto, diferente de mim, que estava acostumado a 
dormir mais tranquilamente durante as noites, então talvez a porta viesse 
abaixo, se dependesse só de eu acordar, mas eu não estava lá na função de 
médico, eu estava lá na função de pesquisador. E quando chegamos no porto, 



56

a cena foi terrível, porque tinha uma menina indígena de sei lá, seis, sete anos, 
com um tronco de árvore empalado no abdômen, na barriga dela. Ela estava 
desfalecida, imagino que pela dor, pelo desespero, fazia seis horas que o 
acidente tinha acontecido. Ela estava com a mãe lavando roupa na beira do rio 
e começou a brincar na árvore. Ela subia na árvore e saltava. O galho foi 
molhando, ela escorregou e um galho quebrado entalou no abdômen. A mãe 
estava servindo de atadura. Parece que tem uma coisa que acontece com as 
mães, ou com algumas mães, ou com a capacidade de maternagem, que o 
instinto resolve o que precisa, de muitos anos, de anatomia, fisiologia, para 
aprender. Mas a mãe estava em exaustão física também. Enquanto eu ficava 
pensando como é que chama o SAMU, que foi a reação que me ocorreu de ter, 
mas não tinha SAMU, porque estávamos no meio da floresta amazônica, uma 
dobradinha entre esse médico super experiente e o enfermeiro, atenção, o 
enfermeiro era super jovem, recém-formado, e que escolheu estar nessas 
equipes e tinha uma grande capacidade de aprender, e o olhar entre ele e o 
médico produziam faísca muitas vezes. Foi-se criando um trabalho articulado. 
Eles imobilizaram a criança numa maca, a mãe pôde ficar um pouco mais 
tranquila e chegou no hospital. Quando chegou no hospital, Santo Antônio do 
Içá, um hospitalzinho desse tamanho, que tem quatro colegas médicos, e cadê 
o especialista? Tinha um de plantão, cirurgião abdominal, também super 
jovem, não tinha anestesiologista, e aí o que faz? Deixa morrer porque não 
tem? Não, vai organizando. No dia seguinte, eu cheguei, porque eu estava 
pesquisando Mais Médicos, os percursos assistenciais, a integralidade, a 
qualidade do cuidado, me interessam muito. Cheguei, já estava sendo esperado, 
porque eu já tinha sido anunciado como o cara que fazia perguntas. Naquela 
cena do acidente, me pareceu que era melhor eu me ocupar da mãe do que da 
criança, porque eu sabia menos o que fazer com a criança do que com a mãe, 
fiquei ali tranquilizando. A mãe já tinha anunciado que também tinha um 
colega do médico cubano que era um cara superlegal, porque evidentemente 
ele havia se transformado no herói da mãe. Perguntei, então, para ele como 



57

tinha sido e ele respondeu que aquela menina tinha a idade de suas duas filhas, 
que estavam em casa com a mãe. Ele disse que havia ligado para casa, para 
saber se estava tudo bem, e quando sua esposa disse que elas estavam dormindo, 
que estavam tranquilas, que estavam bem. Então, ele respirou fundo e 
anestesiou. Foi dando tudo certo, e quando ele fez a incisão na linha média, o 
tronco saltou por alguma proteção dos seres das florestas e das águas, só pode 
ser por isso, na verdade, a projeção do tronco havia dissecado o músculo, não 
entrando no abdômen. Cinco ou seis dias depois a menina estaria saltando. 
Mas por que esse exemplo? Sim, ele é super escabroso, creio que para qualquer 
um de nós. Mesmo para esses profissionais. Mas eles mostraram que tiveram 
uma dificuldade muito grande. E vai dizendo que quando os constituintes 
escreveram na Constituição que o trabalho em saúde era de relevância pública 
(e é a única área de saberes e práticas que têm esse estatuto na Constituição), e 
que ao SUS deveria caber o ordenamento da formação das profissões de saúde, 
era porque não há especialista que tenha conseguido imaginar uma cena dessas 
como corriqueira. Ela não é corriqueira, porque aconteceu uma vez na vida, 
mas aconteceu. Aconteceu lá no meio da Amazônia. Aconteceu num lugar que 
é muito distante. Aconteceu com uma equipe que tinha aprendido, essa coisa 
do trabalho interprofissional. A abraçar o outro na sua dor. Em geral, 
aprendemos o contrário. Aprendemos a dizer que o enfermeiro está querendo 
invadir. Infelizmente não era um médico formado no Brasil, que eu trouxe no 
meu exemplo, não era esse que estava disponível naquele trabalho, era um 
profissional do Mais Médicos, ou seja, nenhum médico brasileiro se inscreveu 
para aquele lugar, e por isso foram os médicos intercambistas. Mas não é sobre 
a formação humanitária que me interessa falar agora, nesse exato momento. É 
uma formação técnica muito bem-feita, mas que não perde essas outras 
dimensões que estão no técnico. Somos muito mais eficazes e muito mais 
eficientes quando trabalhamos em equipe, porque o lapso de conhecimento de 
um pode estar sendo lembrado pelo outro. O agente comunitário de saúde 
pode ter ouvido falar de um certo recurso da técnica que a gente que estudou 



58

muito está esquecendo, e o que ele vai fazer não é nos substituir, mas lembrar 
que também tem esse aspecto. Estou lembrando de Marina Peduzzi, que, em 
sua tese de doutorado, foi estudar trabalho em equipe no hospital e concluiu 
que o mais frequente é a equipe bando, aquilo que todo mundo animal já 
aprendeu a fazer. Nos defendemos melhor em bando, mas cuidamos melhor 
em equipe, e aí a comunicação precisa ser intensiva, desenvolver essa 
autonomia. Eu não vou contar para vocês todas as piadinhas que eu aprendi 
sobre enfermeiros, sobretudo enfermeiras, na minha formação, como um 
ritual assim de nos diferenciarmos. Vou pedir para que cada um de vocês 
recupere na sua própria memória, porque é certo que não precisaremos aqui 
dos meus exemplos. Cada um de nós foi aprendendo mais esse ritual de 
reconhecer a diferença do outro. Mas não para nos conectarmos com ela, não 
para produzir alteridade, mas para fazer isso, a violência, porque quando o 
corpo da enfermeira no plantão se torna objeto de escárnio e comentário 
machista, vão se construindo os processos de subjetivação dessa forma. E nós 
precisamos fazer o contrário, não só na violência de gênero, mas também na 
potencialização do trabalho em equipe. Então, por último, me ocorre falar 
deste impostergável é que o relatório Flexner, quando disse, em 1910, que a 
formação precisava ser no hospital, criticamos muito, mas a crítica 
descontextualizada da história, os sistemas de saúde nos países de 1910 tinham 
como base o hospital, o hospital médico, ainda não tão tecnológico. Então o 
que Flexner disse em 1910 é que não dá para formar profissionais de saúde fora 
do ambiente onde eles exercerão suas práticas. Ou seja, é o lugar que precisamos 
enxergar. Então, a quitanda do cachorro-quente não pode ser o lugar de formar 
médicos. É bem legal fazermos o lanche na hora do intervalo. Há várias 
relevâncias, porém não pode haver escola de medicina de fundo de quintal, 
escola de enfermagem, escola de psicologia, enfim, precisa estar dentro do 
paradigma social histórico.  Anos depois, em 2010, quase todas as revistas 
científicas do mundo fizeram uma avaliação e constataram o óbvio: o nosso 
sistema de saúde é muito mais diversificado. Há muitas redes de atenção. Não 



59

há o hospital como centro. Vou falar do cuidado pré-natal, parto e puerpério, 
por exemplo, que só deveria ter o hospital como centro nas gestações de maior 
risco, onde, objetivamente, tem um risco à vida das mulheres e dos bebês que 
nascem. Nesse caso, a formação continua sendo centrada no hospital. De 
alguma forma, o hospital é o lugar, seguramente, da maior densidade 
tecnológica, a gente consegue sustentar a vida biológica de um corpo por 
semanas, por meses, por anos, com o suporte tecnológico, então é o lugar de 
maior densidade tecnológica, que equivocadamente a chamamos de maior 
complexidade. A maior complexidade não é essa, onde o saber disciplinar já 
avançou bastante. Excelente que tenha avançado! Uma pandemia, que ninguém 
estava preparado para ela, produziu vacina num período menor de um ano, 
então é conhecimento disciplinar, é desenvolvimento tecnológico, é um monte 
de gente que faz pesquisa de bancada e que é bem relevante.  O que é importante, 
é impostergável, é essa ideia da mudança que está muito forte nas nossas 
diretrizes curriculares desde os anos 2000 e que ainda não avançamos mais do 
que milímetros, que diz o seguinte: complexa é a cena em que os condicionantes 
e determinantes da saúde se embaralham e não há outra forma de compreendê-
los para saber como organizar o cuidado, sem ser por meio da inteligência 
freiriana, de conseguir destacar o que está acontecendo, de ter uma boa rede de 
produção de inteligência, porque esta é mais forte quando produzimos rizomas 
para entender qual é a melhor intervenção a ser feita naquele momento. Muito 
frequentemente, a melhor intervenção não centraliza o protagonismo nos 
profissionais de saúde, e eu não sei como é que nós vamos ensinar os nossos 
estudantes, como é que a gente vai aprender a abrir mão dessa arrogância que 
exige que haja o protagonismo central em toda a intervenção que fazemos. É 
da nossa herança de semideus. Mas é muito ruim profissional de saúde ser 
concebido como semideus, e eu aprendi cedinho isso. Maria Luiza Jaeger, que 
foi primeira Secretária de Gestão do Trabalho e da Educação do Ministério da 
Saúde, quando era Secretária Municipal de Saúde de Porto Alegre, e eu, um 
estudante de medicina sonhador, atravessava a rua da universidade para a 



60

secretaria, onde eu trabalhava. Quando ela me via muito deprimido, ela tinha 
uma intervenção terapêutica, que era o seguinte: “Alcindo, eu não sei o que 
estão te ensinando lá, do outro lado da rua, mas aqui eu vou te lembrar ainda 
outra vez que um bom profissional de saúde é gente. É gente, não é semideus. 
Não é um algoritmo de computador. Não é. É gente que gosta de gente, que 
cuida de gente porque gosta de gente e que precisa ser cuidado como gente.”  O 
que me parece ser mais eficaz para essa transformação cultural é fazermos o 
que os 100 anos do Relatório Flexner nos apontaram: tem que ter uma aliança 
entre a educação e a saúde. As instituições de ensino precisam ser consideradas 
parte do sistema de saúde, como as escolas de saúde pública, como as escolas 
técnicas. O paradoxo é que, muitas vezes, as escolas de saúde pública, as escolas 
técnicas, esses serviços de formação e de pesquisa, que não estão sob o estatuto 
das universidades, têm como sonho de consumo ser uma universidade. E 
infelizmente, as universidades vão cada vez mais se tornando o polo 
conservador da sociedade e, portanto, a inovação que acontece nos processos 
de trabalho, pelo menos acontecem longe. Ainda bem que tem meia dúzia de 
nós que estamos nas instituições e que continuam insistindo, como por 
exemplo esse projeto de extensão Diálogos em Saúde Coletiva que é bem bom. 
Mas aí tem um colega que faz um projeto de extensão exótico que só serve para 
constituir os valores instituídos e perdemos essa chance da transição epistêmica 
e civilizatória necessária. Então, definitivamente, eu acho que a melhor 
aprendizagem para sairmos desse paradigma e ajudar a construir um outro 
que não seja a barbárie é aprendermos no território. Eu acho que cada ponto 
de atenção à saúde fora do hospital é muito mais relevante para o ensino desde 
que ele não seja tomado por práticas hospitalares. Descobrimos, há quase 100 
anos atrás, que o manicômio era um péssimo lugar para se tratar da saúde 
mental, mas aí com muita frequência os CAPS são pequenos “manicômiozinhos”. 
Não conseguimos organizar processos de trabalho e o processo de trabalho 
aqui precisa incluir, e essa é a última ideia que eu vou trazer aqui para esse 
momento prévio, até porque eu já falei demais. Acho que a gente precisa 



61

constituir a ideia de que um bom profissional de saúde é um aprendente de 
tempo integral, é um pesquisador de tempo integral, é alguém que olha aquela 
cena e descobre o que aquela cena tem de incompatível com o conhecimento 
científico e biomédico que a gente já tem, porque isso é uma postura científica, 
não é uma postura negacionista e talvez nos ajude a fazer a transição 
paradigmática. O Thomas Kuhn, que não era um comunista, era um positivista, 
disse: olha, a estrutura das revoluções científicas se comporta mais ou menos 
como uma curva de normalidade, tem um período em que o paradigma 
consegue ter pujança, consegue resolver a maior parte dos problemas, e tem 
um período do declínio no qual a principal missão é construir pontes para o 
próximo paradigma civilizatório, para o próximo paradigma epistêmico. Aí 
talvez as pesquisas qualitativas, a sistematização de conhecimento no cotidiano 
e a educação permanente de verdade tenham papel fundamental. A educação 
permanente de verdade, não a recognição, mas sim aquela reunião de equipe 
que não é recheada de avisos, para isso o quadro de avisos é excelente, não 
precisa ficar alguém blá, blá, blá, prescrevendo. Os secretários e secretárias de 
saúde precisam aprender que a política de educação permanente não é só essa 
postura científica, responsável e ética diante de um cenário de complexidade 
que é gerar fluxo de atendimento, de produção de conhecimento também, mas 
o cuidado ao trabalhador. Porque dizer que aquela reunião está preservada 
para discutir porque funcionou, porque que não funcionou, significa dizer 
para o trabalhador que ele não precisa ser semideus, o que interessa é a 
condição humana e se ele errar, porque não conseguiu aplicar o melhor 
conhecimento, porque não tinha a melhor técnica, eventualmente isso é parte 
intrínseca do trabalho em saúde. O que ele não pode é errar objectualizando, 
vulnerabilizando, violentando o corpo dos outros e não sou eu que estou 
acusando alguém de violentar, são as manchetes dos jornais de todos os dias 
que dizem que o anestesista violentou, que o obstetra violentou o corpo da 
mulher, é disso que eu estou falando. Penso que essa ideia do aprender no 
cotidiano do trabalho, que é uma condição muito humana, também é a política 



62

de educação permanente que não está dita, pelo contrário, o que o Ricardo 
Ceccim escreveu, a Laura Feuerwerker escreveu, eu escrevi, é de que também 
é uma política pedagógica, também é esse dispositivo que diz que produzir 
conhecimento no cotidiano é necessário, é impostergável e é fundamental para 
a integralidade do cuidado, senão vamos colonizando o corpo do outro o 
tempo inteiro. Quando estudamos as culturas tradicionais, percebemos que a 
arrogância é nossa, a crise de interpretação, como dizia Victor Vincent Valla a 
crise de interpretação é nossa. Eu não estou falando de mais trabalho, eu não 
estou falando de mais sobrecarga, eu estou falando do cuidado humano que 
nós, que escolhemos as profissões da saúde e os trabalhos em saúde por conta 
de gostar das pessoas, merecemos. Essa questão nos coloca numa tensão 
grande com a lógica taylorista do trabalho em saúde dividido em especialidades 
e subespecialidades. Nessa teoria, as críticas já são de longa data, que isso 
aliena o trabalhador, tira do trabalhador a noção da importância que ele tem. 
Ora, essa é a principal explicação que a maior parte das correntes da 
psicopatologia do trabalho vai dizer que é a fonte da nossa frustração. De todo 
trabalhador, o que é nosso, muito particular, é de que graças a essa alienação, a 
esse sofrimento mental que a alienação produz, a gente deprime mais, a gente 
usa mais substância psicoativa, a gente comete mais suicídio, eu acho que está 
absolutamente na hora conseguirmos romper esse ciclo. Mas romper esse ciclo 
significa não a gente se tecnologizar ainda mais, porque esse é um processo 
que vai acontecendo naturalmente, o furo na bolha que a precisamos produzir 
é o contrário. É fazermos vínculo com o território, de aprender com as pessoas, 
de quando se veem as condições de saúde, descobrimos também quais são as 
potencialidades daquele lugar, mesmo que a gente não entenda. Quando 
alguém me disse que na cultura indígena as mulheres em período menstrual 
não acompanham o grupo, para pesca, para caça, para saídas, eu ficava dizendo 
está vendo como esse negócio de machismo acontece em todo lugar? Até o dia 
que me ocorreu que nos rios amazônicos tem piranha. O saber tradicional, se 
eu não sei, portanto, está na hora de eu aprender. A cena do pronto-socorro, eu 



63

já li bastante, já é muito objeto de conhecimento, então, ali é o meu preconceito 
estrutural que eu preciso colocar em xeque. Eu acho que esse debate é 
impostergável, porque ele é civilizatório, mas porque ele está na alma, na 
essência, e eu tenho um problema de usar a palavra essencial, mas, neste caso, 
eu a uso sem muita dificuldade, do trabalho de cuidar, do trabalho de produzir 
saúde, que também é o trabalho de interferência, de interferir na cultura, de 
interferir nos modos de organização da vida que a gente tem vivido, e que eles, 
no meu entendimento, estão perfurados da crise civilizatória que a gente vive. 
Nessa crise civilizatória, a barbárie é o que nos apresenta, e eu espero que não 
sejam os profissionais de saúde a alimentar a barbárie, pelo contrário, porque, 
se for isso, desculpa, escolheu a profissão errada e vender berinjelas não é 
demérito para ninguém, mas uma berinjela estragada vai produzir petróleo. O 
cuidado estragado vai produzir a morte e o sofrimento. E, bom, não é para isso 
que eu escolhi medicina, que eu escolhi a docência, que eu escolhi a saúde 
coletiva, pelo menos. Agradeço ao grupo que está fomentando essa conversa, e 
me coloco a disposição para a gente seguir no diálogo.

Carlos Alberto Severo Garcia Jr.: Você nos presenteou com uma 
exposição belíssima. Eu diria até que ela pode servir para instigar aqueles que 
têm interesse no 16º Congresso da Rede Unida, que vai tratar das mil e uma 
saúdes no território. Penso que você trouxe muitos elementos que serão tratados 
neste evento que vai acontecer em Santa Maria. E você conseguiu abrir muitas 
possibilidades de perguntas. Quem quiser partilhar suas perguntas no chat, 
serão bem-vindas, além de comentários, é claro. A ideia é que eu e Suliane, 
como mediadores, aqueçamos essa conversa com algumas perguntas iniciais.

Suliane Nascimento: Professor Alcindo, me senti bastante provocada 
pelas muitas reflexões que me fizeram os olhos brilharem. Então, trago 
uma pergunta da minha prática mesmo, sobre aprender com o cotidiano 
das comunidades, de estar presente no território vivo, de aprender com a 



64

diversidade do território. Minha pergunta se refere, principalmente, em 
relação aos profissionais em formação, que sabemos que na prática das 
Unidades Básicas de Saúde, muitas vezes, acabam sendo engolidos pela 
demanda e entrando na lógica produtivista das equipes, perdendo muito dessa 
beleza que é tão importante, principalmente para quem está em formação. E aí 
você apontou a questão do Previne Brasil, que reforça muito esse movimento. 
Eu fiquei pensando de que forma podemos discutir estratégias de sensibilizar 
os gestores das equipes para que haja um resgate desse lugar, pois na prática, 
na maioria das vezes, isso se perde muito, e por mais que os preceptores, os 
professores tentem lutar contra a maré, é muito difícil o profissional não ser 
levado por essa onda produtivista.

A: Penso que a lógica produtivista, a pressão do consumo de 
procedimentos, a pressão para criar essa cultura, porque tem uma fala do 
professor Merhy que me mobiliza muito. Aliás, eu diria que o professor Merhy e 
o professor Amadeu são as duas referências que precisamos retomar na editora 
da Rede Unida. Nós fizemos uma coletânea de textos em espanhol agora para 
as nossas cooperações da Rede Unida com os países centro-americanos, de 
língua espanhola, recuperando produções que são belíssimas e muito atuais 
para entender a crise. Faz tempo que eles vêm alertando do desgaste que é 
produzido, inclusive, pelas instituições da ciência, pelas instituições de gestão 
das políticas. A professora Madel Luz criou a categoria Instituições Médicas 
para falar disso, desse ventriloquismo biomédico que acaba aparecendo nos 
gestores. Então, quando se fala da crise de alienação, eu não vou idealizar 
nem gestores, nem trabalhadores. Não me interessa falar dos que têm 
estruturalmente uma lógica fascista, me interessa essa conversa com quem, 
de fato, no meu entendimento, escolheu de modo adequado as profissões da 
saúde. Mas o gestor, quando se deixa tomar por essa ideia biomédica de que é 
o número de comprimidos que está em questão e o número de procedimentos, 
e esse embate entre o custo, de um lado, e a possibilidade de oferta, eu me 



65

dou conta de que um sintoma dessa crise é justamente a nossa dependência 
do consumo de consultas especializadas, de condições, de medicamentos, e 
quando compartilhamos isso com as expressões da cultura, da população, é 
muito diferente. Vou fazer um parêntese, vou contar uma história, porque 
talvez ela ilustre melhor o que eu queira dizer. A Rede Unida tem uma 
cooperação grande com a região da Emília Romagna, na Itália, com o governo 
regional, com os governos municipais e com as principais universidades, para 
fazer intercâmbio. Nós nos alimentamos das ideias da Medicina Social italiana, 
eles avançaram mais no estado de bem-estar, nós ficamos mais reféns, mas 
agora a crise econômica e a crise ética que afetam o mundo, também tem o 
governo italiano como uma boa expressão. Porque são sempre governos de 
uma expressão de pensamento que não é generosa, não é democrática. Quando 
os imigrantes africanos fazem o percurso de volta daquele que os exploradores 
fizeram, porque é essa a questão, os europeus atravessaram o oceano para fazer 
uma ocupação extrativista da África e, portanto, a condição existencial das 
pessoas na África hoje é consequência desse movimento. Quando os africanos 
fazem um movimento contrário, não falta a autoridade do governo italiano 
para apreender as pessoas no meio da travessia oceânica, que precisa naufragar 
os navios e depois mostrar para o mundo os primeiros corpos boiando, porque 
essa coisa fascista também se expressa desse jeito.  Mas, enfim, eu sou uma 
das pessoas que escreve sobre essa ideia da vivência como dispositivo de 
aprendizagem, por isso que eu defendo o Ver-SUS, os estágios de vivência. 
Tomara que agora a professora Isabela Matos Pinto, secretária da Gestão da 
Educação e do Trabalho do Ministério da Saúde, esteja nos ouvindo, porque aí 
ela vai pedir, quem sabe, para dar uma notícia em primeira mão, um spoiler, 
quiçá, a volta do Ver-SUS. Retornando à história da viagem à Itália, fomos 
objetivamente convidados a visitar uma associação que trabalha com pessoas 
em sofrimento psíquico, essa associação de voluntários, nem vou explicar aqui, 
que não tem nada a ver com o nosso ideário de esquerda, que diz que isso é 
desresponsabilidade. Lá não é, essas associações cobram da política de saúde, 



66

da política de assistência, o que o estado de bem-estar lá atrás prometia. Mas 
tem coisas que política nenhuma faz. Então, estávamos nós nessa associação. 
A história dessa associação, que se chama Associazione Insieme Onlus é muito 
linda. A coordenadora, o seu marido, é uma história muito linda. Então fui 
convidado para passar um dia nesse lugar.

Começamos numa conversa e sabe aquela posição do deprimido, 
que fica parecendo esquizofrenia, porque chega num determinado momento 
que desconecta. Diferente da esquizofrenia, a depressão sentimos no corpo 
da gente. Ficamos nos sentindo meio apertados com alguma frequência, 
com ideias violentas, inclusive. Mas é por isso que estudamos isso para ser 
profissional de saúde, para não fazer. Mas eu chego nesse lugar e tem dois 
jovens que estão quase na posição fetal, sentados no degrau da escada, lá no 
fundo do prédio, quase escondidos. Como sou uma pessoa muito curiosa, eu 
preciso ficar observando. E eu posso fazer dez coisas ao mesmo tempo, mas 
uma delas será observar e ver aqueles meninos.

E fiquei pensando, mas como que eu chego num lugar desses, estou 
vendo pessoas, dois meninos nessa condição, e estou aqui conversando sobre 
as políticas de saúde, sobre a história da instituição. De verdade, me atrai muito, 
sobretudo, porque a coordenadora é uma mulher de noventa e poucos anos, 
absolutamente lúcida, administra um marido com deficiência, tem síndrome 
neurológica da idade que o desconectam da vida. Tem noventa pessoas sob 
cuidados, tem um filho portador de deficiência, que aos quarenta anos é 
superdependente. Eu entendo perfeitamente porque eu saí de lá apaixonado 
por essa mulher. 

Aí ela chega, o filho está todo atrapalhado, querendo a atenção dela, 
ela vai e faz um afago, dizendo como você está ciumento hoje. Ela faz uma 
interrupção e diz, mas você já ofereceu café para as nossas visitas? E esse 
menino se transforma, vai para aquele lugar que transformou num pequeno 
lugar, num pequeno bar, com umas cafeteiras antigas, uns aparelhos 



67

luminosos de som, parecendo um bar brega desses retrôs. E passa duas horas 
oferecendo café para todo mundo, pega um por um, serve de um jeito super 
estereotipado, decorado. Pergunta se quer açúcar, se está suficiente o açúcar, 
se foi bom o café, porque ele precisa de feedback, claro. Isso tudo eu tinha 
observado, agora por que todo mundo parece que não está vendo que tem 
dois meninos jogados no canto? Eu não conseguia pensar, mas estava super 
desconfortável, essa mulher é tão cuidadosa que ela foi mudando de cadeira 
até sentar do meu lado, e quando eu vejo o braço dela está me abraçando, e 
ela segue falando normalmente.

Quando eu olho de novo para os meninos, já era próximo do almoço, 
eles haviam sumido, evaporaram os meninos. Eu olho para o forno de pizza, 
e os dois estão trajados de pizzaiolos absolutamente sociáveis, fazendo 
peripécias, e por motivos óbvios, o chefe dos dois estabelece contato comigo, 
porque era a pessoa com a circunferência abdominal mais protuberante, e ele 
decide que eu serei o objeto da diversão dele. Então, cada pizza que ele faz, 
ele vai e negocia comigo. Os dois estão servindo-a para 60 pessoas, porque a 
mesa foi agregando muitas outras pessoas, e eles estão coordenando com uma 
desenvoltura impressionante. Quando eu não aguento mais, ele então negocia 
comigo de que ele não vai trazer uma fatia do tamanho normal, ele vai cortar 
pela metade, porque caso eu não saiba, um bom pizzaiolo deixa as melhores 
pizzas para o final. Ah, tá bom. 

Depois disso, fizemos um grupinho de conversa, e o médico 
psiquiatra do serviço de saúde mental, participou da conversa, participou 
do almoço. Naturalmente conversamos mais, então eu pergunto: este é um 
lugar de formação de profissionais de saúde? E a tal senhora rapidamente 
diz: não, aqui a gente não faz nada que o serviço de saúde deva fazer. Quando 
o serviço de saúde não faz, brigamos com eles, mas aqui não fazemos, 
porque nós não estamos aqui para substituir. E o médico reforça. Então 
ela diz que tem estagiários de ensino técnico da área administrativa. Eu 
enfatizo que não estou falando de vir aqui para fazer assistência, mas estou 



68

falando de vir aqui para aprender o que acontece, o que se pode fazer no 
apoio à pessoa com sofrimento psíquico, e em alguns quadros gravíssimos. 
Percebi que só quando começou o ritual da pizza é que aqueles meninos se 
transformaram, pois antes eles estavam lá meio acuados, tinham problema 
de idioma, tinham problemas. 

Para o colega psiquiatra, eu pergunto: quando tu prescreves 
medicamento para um usuário do serviço de saúde mental e tu não tens noção 
do contexto dele, eu imagino que use o conhecimento técnico, as orientações, 
as evidências da ciência. Se nós estivéssemos falando de alguém que é usuário 
desse serviço, tu prescreverias a mesma quantidade de medicamentos? Ele 
olhou para mim e entendeu essa coisa do aprender no cotidiano e disse, 
prescreveria muito menos substâncias psicoativas, porque aqui as pessoas 
têm cuidado, elas têm proteção. E aí eu me lembrei de toda a discussão da 
gestão autônoma de medicamentos (método GAM), eu fiquei me lembrando 
de todo o paradigma da redução de danos, que continuamos não ensinando, 
não aprendendo e não sabendo usar. Estou usando esse exemplo que talvez 
a inteligência freiriana para administrar uma cena que é complexa, não o 
bloco cirúrgico do hospital, quando um portador de diabetes chega com um 
membro com gangrena precisando ser amputado, porque lá a cirurgia resolve 
quase todo o problema. Eu estou pensando aqui no território, quando temos 
histórias de vida muito diversas e podemos ajudar num processo civilizatório 
maior. Mas é isso. Esse exemplo, eu acho que ele é forte o suficiente para dizer 
que doença mental é essa coisa que não sabemos o que fazer, que fica querendo 
que o psiquiatra resolva, que um manicômio resolva, que o CAPS resolva, 
que não tem nada a ver conosco, a crise é essa. Quando eu pergunto para o 
psiquiatra, ele diz, se tem um grupo, ora, ele precisa do apoio do serviço de 
saúde para seguir podendo cuidar, para eventualmente administrar a crise, 
para fazer uma porção de coisas, abre um leque maior.

Por que eu estou contando essa história? Porque veja como a lógica 
produtivista tem uma armadilha, porque vamos criando dependência, e essa 



69

dependência, além de nos tomar autonomia de cuidar, ela também nos aliena, 
não conseguimos pensar por fora. Então muitas vezes a gestão do trabalho, 
por isso que eu digo que um secretário inteligente assume a educação 
permanente como estratégia de cuidado do trabalhador. Mas também 
como estratégia de aumentar a eficácia e a eficiência de um sistema, porque 
certamente aumenta o cuidado e certamente diminui o consumo. Talvez no 
começo não, porque vivemos naturalizando também a dificuldade de acesso, 
mas eu acho que há um paradoxo, essa pergunta é generosa o suficiente 
porque ela me permite dizer isso: eu acho que tem um paradoxo nessa 
produtividade que é atender, que é mais ou menos o que no senso popular 
é a expressão secar o gelo. Porque a gente vai secando, secando, secando e 
não resolve nunca quando o gelo some, quando a pessoa morre, é só aí que 
termina. Então penso que tem uma alienação também no pensamento e no 
trabalho do gestor que não percebe essas coisas. Além disso, acho que tem 
gestor que é fascista, tem profissional de saúde que é fascista, mas não é para 
esses que eu estou querendo conversar, é para os outros que se atrapalham 
também na hora. Eu aproveitaria as conferências municipais, as conferências 
da etapa estadual e da etapa nacional da Conferência de Gestão da Educação 
e do Trabalho para gritar educação permanente, educação permanente, para 
reivindicar horário preservado, para a conversa entre os trabalhadores, não é 
para ir para o shopping, não é para resolver o problema da escola dos filhos 
que são importantes, mas elas precisam de outras saídas. Esse é o lugar talvez 
mais relevante, a etapa mais relevante do processo de trabalho que é jogarmos 
fora a corrente que produz alienação e ficar pensando como é que o nosso 
trabalho pode ser mais criativo? Como é que podemos nos realizar mais no 
trabalho? Caso contrário, sobra apenas reclamar do salário, da sobrecarga 
de trabalho, e quando eu vejo essa reclamação dos vínculos, revela muito 
mais um lugar de fala da gente, porque as profissões que mais têm vínculos 
paralelos de trabalho são as que recebem mais, as que têm maior salário, 
as que têm pleno emprego. Se somar a carga horária, dá bilhões de horas, 



70

mas também porque o salário precisa ser o topo. E então vem aquela crise 
da classe médica, que a professora Maria da Conceição Tavares tão bem 
explicitou, de que não tem uma identidade com relação ao território, com 
relação ao cuidado, tem a identidade de enxergar de binóculo o próximo 
grupo econômico da sociedade e se encontra com ele no aeroporto da crise. 
Ora, mas não é muito mais legal quando temos pessoas que cuidamos e que 
estão bem? Que encontram conosco? Que vão para o Caribe conosco? Então, 
parece que está faltando terapia ou que a orientação terapêutica está errada, 
mas talvez isso seja a falta do pedagógico no processo de trabalho. Precisa 
incluir a aprendizagem, a inteligência para melhorar a saúde das pessoas, 
mas também para nos colocar em contato com o trabalho vivo, nos colocar 
em contato com um trabalho menos alienado. 

C: Alcindo, você sempre nos desloca, assim, é muito gostoso poder te 
ouvir e eu estou falando no meu nome e em nome de algumas pessoas que estão 
conosco no chat também te parabenizando e elogiando essa tua capacidade de 
nos deslocar. Eu diria até que nos inspira com uma possibilidade de tentar 
outras ideias que às vezes estão ajustadas num lugar, mas você desajusta e nos 
faz revelar outras reflexões. Eu também gostaria de fazer uma pergunta, para 
ver se você nos ajuda também a desvelar uma questão relativa às equipes. Fiquei 
pensando enquanto você falava sobre a questão das escolhas do trabalho, as 
escolhas que se quer e se pode fazer sobre o olhar do território, que é isso que 
você destaca e valoriza, e o quanto as equipes olham para o que já foi escolhido 
sobre os processos de trabalho. Porque temos um desenho, um arranjo que foi 
se constituindo ao longo do processo da construção da Estratégia Saúde da 
Família, da Atenção Primária à Saúde, enfim, do modelo brasileiro, em que 
fomos criando alguns parâmetros, normativas, normas, olhares e rigores sobre 
algumas práticas. E que, os modelos de gestão também vão direcionando esse 
olhar. Como é que você olha para essa questão das escolhas das equipes sobre 
aquilo que é de interesse dela e aquilo que é de interesse do território? 



71

A: Primeiro sobre a questão da escolha. Não tem jeito, naturalizamos 
a nossa experiência, do mesmo jeito que Joel Birman e o povo da crítica da 
biomedicina fazem com relação à ciência. Naturaliza o hemograma e o 
hemograma passa a ser naturalmente mais capaz de traduzir a situação de 
saúde do que toda a fala que o usuário traz. Então, tem um disciplinamento 
do pensamento e aí a disciplina, que é a ironia, só para não deixar ela muito 
abstrata, é a disciplina do Foucault. Ao mesmo tempo em que há um certo 
recorte do conhecimento, tem uma prática disciplinar que vai dizer isto é 
melhor do que todas as outras coisas. Essa é a verdade e as demais coisas não 
serão consideradas verdadeiras. E essa lógica produz um efeito muito grande 
no nosso pensamento ocidental moderno, porque vamos disciplinando o 
pensamento. Então vamos nos constituindo como sujeito, inclusive como 
sujeito desejante. E é aí que eu quero pontuar, me parece, esse o problema 
das equipes que naturalizam a sua experiência, a experiência que elas 
constituem, inclusive como disciplina sobre o território. E aí tem um 
problema, o território vivo, esse conceito que vem de Milton Santos, da 
geografia social dos anos 70, que a gente despreza, talvez porque ele seja um 
geógrafo negro, baiano, então as pessoas leem no resto do mundo mais do 
que a gente. Mas ele também dizia, tem um problema, vale para a geografia, 
vale para a clínica, tem um problema na representação tecnogeográfica que 
fazemos sobre o território. Eu digo também sobre a saúde das pessoas, 
também sobre a produção de saúde no território, que naturalizamos o que é 
a representação de território, mas ele nos alerta, não. Primeiro porque 
quando a gente usa o indicador, o indicador é da série histórica, então é do 
passado. A expectativa média de vida do brasileiro antes da pandemia era 
crescente e estava por volta dos 74, 76 anos. A pandemia diminuiu dois anos 
per capita. Fez um estrago absurdo, interrompeu. Então, veja, a representação 
que conseguimos fazer sobre o território, normalmente é defasada. Ah, 
inútil, joga fora. Não. A inteligência está justamente aí, em pedir para esse 
indicador o que ele mostra. Tinha o pai de um colega que, quando 



72

estudávamos para fazer as provas de epidemiologia no curso de graduação, 
ele tinha um déficit de sono, então ele era nosso parceiro das madrugadas 
para estudar. Ele não tinha nenhum interesse na epidemiologia, ele tinha 
interesse em conviver conosco. Então, oferecia café, fazia essas coisas. Um 
dia, numa aula dessas em que estávamos estudando, debatendo o que era que 
podia cair na prova, o que é que podíamos registrar para ler depois e levar 
para a vida, ele disse: entendi, esse negócio de estatística é assim, (primeira 
parte do comentário eu não vou fazer, porque é machista demais para eu 
reproduzir aqui), mostra tudo, mas esconde o fundamental. Ele estava 
falando do biquíni. Então, a analogia era essa. Não me interessa o primeiro 
pedaço, interessa o segundo. Mas a representação de alguma coisa, e nós 
estamos habituados a pensar como representação nessa ciência ocidental 
moderna, na biomedicina, que tem esse problema. Mostra tudo, mas esconde 
o fundamental. Quer dizer, descreve, faz um conjunto de conexões que são 
disciplinares no sentido de ser a coisa, que é resultado desse mergulho, mas 
cada vez mais se afasta mais da ideia de uma saúde como o bem viver, por 
exemplo, que é o saber tradicional das populações indígenas brasileiras. Que 
não dá para pensar na saúde das pessoas se não pensarmos no ambiente 
também, porque não há dissociação entre a pessoa e o ambiente. Então, veja 
como tem coisas dos saberes tradicionais que nos ajudam a suplementar o 
problema e os artefatos que esse combo da ciência moderna foi fazendo, 
inclusive o nosso raciocínio clínico. Então, o que se estabelece como 
prioridade ou a própria experiência precisa ter esse movimento do 
estranhamento. Eu adoro ficar pensando nas coisas, porque quando eu estou 
olhando uma cena, hoje eu estou aqui em Passo Fundo, mas me colocaram 
certas cenas para fazer o apoio ao trabalho das equipes, e o meu pensamento 
já habituou. Falseia-se com a experiência que eu tenho da Nicarágua, da 
Guatemala, quando busca alguma experiência aparentemente similar, mas 
diferente no desfecho, a naturalização da experiência vai se quebrando. 
Então, de novo a ideia da educação permanente, como essa reflexão densa 



73

que inclui ter contato com realidades diferentes, mas sobretudo ter equipes 
com diferente formação, com diferente inserção. Ouvir criticamente o agente 
comunitário, porque o agente comunitário é parte da comunidade, para o 
bem e para o mal, para a naturalização dos conflitos que tem. Então, eu acho 
que essa é uma das questões importantes, as equipes desnaturalizarem a 
experiência, portanto, o que aparentemente está constituído como desejo, 
algumas vezes é uma mera vontade. Por exemplo, acelerar o atendimento, 
para então sobrar tempo do cafezinho. O Merhy já dizia que isso é o trabalho 
vivo. Ele nunca disse que o trabalho vivo é o que resulta em mais integralidade 
do cuidado, ele disse que o trabalho vivo se enxerga na dimensão micropolítica 
como movimentos que se faz. Agora talvez esse conforto do que planeja a 
equipe, do que ela acha que consegue fazer, fique mais confortável ainda 
quando quebra a zona de conforto e quando começa a fazer parcerias. Ontem 
tive uma aula na psicologia da PUC com a professora Fátima Fischer e os 
estudantes resolveram que lhes interessava saber sobre o cuidado em saúde 
na região amazônica. Escolheram falar sobre isso. Trouxeram, então, os 
residentes que tinham ido fazer o estágio optativo da residência e me ocorreu 
de chamar a secretária de saúde de Manicoré, que é uma enfermeira que, 
como eu disse, pensou as unidades fluviais, e chamar a Yuri, minha orientanda 
querida lá da Colômbia, de São Gabriel da Cachoeira, para falar sobre o que 
ela precisou inventar porque ela queria estudar vigilância comunitária e o 
Scielo só dava para ela conhecimento biomédico. Aí precisou inventar um 
jeito de reconhecer que o saber tradicional era oral, então tinha que conversar. 
Mas o Comitê de Ética em Pesquisa dizia o seguinte: não, se for conversar já 
é o sujeito da pesquisa, o participante da pesquisa tem que ter todo o cuidado 
ético. Íamos igual fazer um termo de consentimento e colocá-los, mas o 
nosso problema era político, era que o comitê de ética reconhecesse que a 
fala daquelas pessoas não era o trabalho empírico, era a preparação do 
campo. E foi fundamental, porque quando fomos ao campo, se tivéssemos 
ido só com a lógica biomédica, teríamos reproduzido o que estamos 



74

habituados, mas há uma dicotomia, quer dizer, a interculturalidade é só o 
reconhecimento, não tem alteridade entre uma cultura e outra. E as pessoas 
não disseram o contrário. Para as doenças dos brancos que tem o 
medicamento, que tem a vacina, que não apareçam aqui as pessoas com 
sintomas de Covid que são de fora da aldeia, porque nós não queremos aqui. 
Então fiquem fazendo quarentena no porto ou poderiam ter lido a informação 
de que não era permitido o acesso na aldeia. Percebe-se uma porção de 
coisas. Observa-se o calendário, um calendário que vai explicando, não pelas 
estações do ano ou pelos meses cronológicos de 30 dias, mas pelos eventos 
da natureza. Foi-se antecipando o uso de coisas que usa mais no inverno e 
depois entendemos que tinha um pouco essa coisa da transmissão das 
doenças respiratórias, que de verdade era isso mesmo que era o nosso 
problema, então percebe-se que não é sincretismo, mas talvez a melhor 
expressão que me ocorre agora é isso, eles vão criando um certo jogo de 
quebra-cabeças, onde há pecinhas da cultura tradicional, dos saberes 
tradicionais, mas tem coisas dessa aprendizagem. Quando se olha para os 
profissionais de saúde, as pecinhas dos saberes tradicionais são substituídas 
por encaixe ou por sobreposição, isso é do saber tradicional. Mas isto é 
exótico. Não tem a capacidade de mudar ou fazer, então talvez sem querer 
minimizar as escolhas das equipes, da experiência da equipe, talvez a maior 
ação de educação permanente que precise acontecer é esse deslocamento. 
Quiçá ao invés de participar dos infinitos cursos que toda semana tem para 
os membros da equipe para aprender o novo protocolo de não sei das 
quantas, conseguíssemos ter esses profissionais de saúde saindo do seu 
cotidiano e fazendo uma vivência em outro lugar por uma semana, por um 
mês. O outro lugar pode ser um ponto de especialização, por exemplo, da 
rede de atenção que está fazendo, faz horas que a gente diz rede de atenção, 
não pode ser aquele conceito do eu gênio, de rede de serviços, enfim, não 
pode ser a dimensão estrutural prioritária no pensamento. Precisa ter mais 
essa coisa dizendo qual é a relação entre os profissionais, porque se o sujeito 



75

vai, ele aprende a olhar o seu serviço também pela perspectiva que o serviço 
especializado tem. Que aquele troço não tem resolutividade, enfim, eu acho 
que está na ordem da gestão do trabalho também. Se o secretário for 
inteligente ele mesmo vai propor isso. Agora, se não for, as equipes podem 
aproveitar as Mostras que existem, por exemplo, para fazer esse deslocamento, 
as leituras, um certo contato autônomo, que não é legal que isso seja 
naturalmente dos trabalhadores porque a pressão da demanda é muito 
grande. Entretanto, eu lembro que a reforma sanitária que produziu esse SUS 
generoso, que faz muita diferença, foi feita numa aliança entre trabalhadores 
e usuários, porque os gestores foram centrais. Então será que não é o 
momento de reativar essas negociações e dizer o seguinte: protejam-nos 
enquanto estivermos revisando as nossas rotinas. Colaborem conosco 
quando estivermos num conselho local, discutindo a sobrecarga de trabalho, 
para que resolvamos não só as coisas representacionais, mas também 
resolvamos as coisas no espaço da micropolítica. Primeiro temos mais 
governabilidade para lidar com a frustração do trabalho. Faz tempo que ele 
nos disse, o gestor faz gestão com aquele G maiúsculo, mas com os 
movimentos do campo, da floresta e das águas, quando havia uma teoria 
muito grande sobre gestão, a representante do movimento de mulheres 
trabalhadoras disse que gestão precisa ser um grande gesto generoso de 
acolhimento. Então, talvez deva devolver a gestão com G maiúsculo dizendo 
que não é de acolhimento, mas aproveitarmos melhor o espaço da 
microgestão, o espaço dessas negociações, dessas alianças, porque eu acho 
que não é só político. Isso ajuda a pensar numa clínica mais generosa e isso 
talvez seja um problema que vem lá da graduação, porque continuamos 
sendo predominantemente transmissores de conhecimento. Continuamos 
acreditando que o sujeito que domina mais o conhecimento médico, de 
enfermagem, de psicologia, é digno de receber um certificado no final 
dizendo que seria muito pior do que se nós tivéssemos certificação corporativa 
desses saberes. Então é muito melhor que a gente mude antes de que volte a 



76

ideia de um exame de ordem, porque o exame de ordem é a própria 
culpabilização do sujeito. Somos tolerantes com uma formação que não é 
boa e as evidências estão mostrando que o pior não é a formação, mas a 
lógica corporativa que essas entidades têm reproduzido. Aquela resolução 
catastrófica sobre o abortamento legal, cuja única finalidade é criminalizar 
ainda mais o corpo das mulheres, o que me espanta é que as mulheres 
médicas que estiveram na produção desta resolução estão achando que elas 
sempre vão ser atendidas de um jeito especial, e não estão, estão percebendo 
identidade de gênero acontecendo. Então o que eu quero reiterar, outra vez, 
é a questão de apostarmos mais em cada serviço e que cada ponto de atenção 
possa nos ensinar mais aos trabalhadores que já estão e aos estudantes, as 
residências multiprofissionais. Eu sou uma pessoa que apoia as residências 
em geral, mas acho que a residência médica está tão tomada pela lógica 
corporativa que quando se diz que o SUS vai normatizar, o que já está previsto 
na Constituição, que normatize. Os sujeitos reclamam e eles não reclamam 
porque faltou conversa. As entidades médicas reclamam porque a hegemonia 
das entidades médicas foi substituída por uma participação mais expressiva 
de gestores do Sistema Único de Saúde que não está dito que não serão 
médicos. Então temos um problema na crítica que é feita. Ninguém está 
dizendo que a Comissão Nacional de Residência Médica vai ser preenchida 
por agentes comunitários de saúde. Embora eu ache que não é ilegítimo que 
alguém participe para dizer todos os problemas que acontecem na falta de 
trabalho em equipe, mas aí como o lugar de fala não é o lugar de fala 
corporativo, aparece essa questão. Não tinha me dado conta de que as 
universidades brasileiras seguem tão retamente o caminho das universidades 
europeias, quando eu falo na Itália, sobre parceria com as universidades, as 
pessoas do serviço rapidamente dizem não. As universidades têm uma 
coluna vertebral absolutamente ossificada, não se curvam mais ao sistema de 
saúde. Acredito que muitas das nossas universidades, as maiores talvez sejam 
as onde isso mais acontece. Arrogantemente, se consideravam um lugar 



77

superior ao lugar da sociedade que as sustenta, então os colegas têm ojeriza 
de ir para o território. Para os pontos de atenção no território, porque tem 
violência, porque tem caos. Mas os nossos grandes hospitais universitários 
têm violência de gênero todo dia. Tem violência de toda ordem, têm 
evidências de disfunção nos processos de trabalho, mas isso é naturalizado. 
Então eu acho que há uma deficiência e a Rede Unida tem sido a resistência 
para isso. A mudança em relação ao pensamento flexneriano, porque 
deslocou a mudança no sentido da interprofissionalidade, do trabalho em 
equipe, mas também dessas alianças no território com os saberes que 
precisam acontecer. Se as instituições não mudam por bom senso, precisamos 
criar processos participativos no cotidiano para fazer que mudem. Se eu 
estivesse hoje em serviços no território, duplicaria o número de vagas para 
residência, para graduação, mesmo que isso desse um trabalho a mais, mas 
também duplicaria a quantidade de pessoas que vão ter o seu coração e a sua 
mente mobilizados pelo SUS. Pelo trabalho de cuidar, pela arrogância dos 
nossos pares, que se tornam modelos para esses jovens, e eu estou falando de 
jovens de todas as idades. Então eu acho que para ganhar essa guerra 
civilizatória, precisamos ser mais ambiciosos. Que bom que estamos falando 
isso no ano da Conferência de Gestão da Educação e do Trabalho. Mas 
lembraste bem, no ano do Congresso Internacional da Rede Unida, que terá 
um monte de gente de outros países. Na hora da inscrição de trabalhos, 
gostamos mais de relato de experiência, o que a epidemiologia clínica diz 
que não tem poder de evidência, dizemos que tem poder de evidência porque 
é onde vemos se funciona ou não, porque o olhar panorâmico, a meta 
aproximação sempre é mais sensível ao nosso argumento. Porque cria-se 
uma tendência e o ponto diverge da tendência. Tiramos, porque ele não é 
representativo, mas de verdade, se tirasse todos os pontos que não estão na 
média, teríamos outra média, porque ela vai se organizando. Então tem uma 
certa autologia nesse pensamento representacional. Acho que precisamos 
mudar, precisamos ter mais gente empolgada como nós aqui, lá no serviço, 



78

para dizer, olha, o serviço pode mais. Há uns dias atrás, eu estive em Campo 
Grande, não vou citar o nome do profissional, mas é um médico que, como 
ele não tinha feito especialização em medicina de família e comunidade, foi 
meio que hierarquizado pelos colegas. Ele foi contar a experiência dele, nessa 
condição, quase pedindo perdão por estar falando sobre isso, tendo só a 
graduação. E aí esquece toda a conversa que a gente faz sobre a terminalidade 
da educação, mas quando o sujeito é alvo. Ele chegou numa Unidade que as 
pessoas escolheram, porque era uma Unidade que não tinha muito problema, 
ali na periferia, entre o centro, quase ninguém em situação de risco, e ele 
começa a atender as pessoas e vai tentando saber o que era ou não risco, 
porque ele vai percebendo que tem uma população envelhecida muito 
grande. Que é uma população que não está enraizada naquele lugar, migrou 
para aquele lugar, então o neto está enraizado, mas ela não. Está com 
hipertensão descompensada, com diabetes descompensada, em 
vulnerabilidade, porque a renda do lar não é a renda do idoso, e, bom, não é 
a mesma coisa, porque aí parece que a equação de poder vira, porque vai 
gastar dinheiro nisso. Enfim, tem toda uma questão de negação da 
sexualidade, porque continuamos respondendo que é isso. O vovô não se 
dando conta do que é isso, pergunta. Ele se ocupou de entender o que é o 
algoritmo que classificava o que aquela população estava fazendo. Que só 
podia ser o algoritmo. E ele descobriu que sim, que o algoritmo não representa 
uma população de periferia, ou representa a população metropolitana em 
grande aglomerado, porque, bom, se o serviço não está disponível no seu 
território, uma parada de ônibus além, mas aí naturaliza-se também de que 
quem disse que todo mundo tem dinheiro para o ônibus, porque é diferente, 
então ele percebeu onde é que estavam as travas do algoritmo. Propôs, então, 
como um trabalho de observação de um médico recém-formado, que nem 
tinha especialização em família e comunidade, ele apresenta a insuficiência 
do algoritmo. Daí eu fico olhando para os colegas que estão aí, perguntando 
quem é que vai dar um título honoris para ele, porque ele simplesmente 



79

pegou o calcanhar de Aquiles e explicitou que estamos substituindo o cuidado. 
Mas olha o que teve de trabalho vivo e o que teve de compromisso com o 
cuidado, uau! Acho que a nossa guerra de verdade é de mobilizar corações e 
mentes para voltarmos a achar o que é humano, que é essencialmente humano, 
cuidar das pessoas, gostar das pessoas e perceber que certos mitos que fomos 
construindo são um terror. A arma não protege, a arma produz lesão que vai 
para o pronto-socorro e um profissional de saúde não pode cair nessa esparrela. 
Vacina não vira jacaré, imuniza, e qualquer profissional de saúde é 
perfeitamente capaz de tratar o para efeito da vacina. Qualquer procedimento, 
mesmo que muito simples, tem consequências. O hemograma que a 
solicitamos como se fosse terapêutico é muito simples, custa muito pouco. 
Porém, a agulha que perfurou a primeira proteção do corpo pode não estar 
exatamente protegida. Essa agulha pode não ser descartada adequadamente 
e os acidentes são isso. Então a quantidade de coisas que podem acontecer 
porque achamos que a tecnologia densa resolvia os nossos problemas é um 
problema. O parto cesáreo não é uma solução, é um problema. Mesmo sendo 
feito no bloco cirúrgico, mesmo sendo feito com toda aquela parafernalha, 
eu acho que temos que desaprender. Eu estou apaixonado pela Amazônia. É 
um dos apaixonamentos. Achei que eu estivesse ficando velho. Agora 
descobri que eu tenho que viver mais 100 anos porque eu tenho muito o que 
desaprender e muito o que aprender. Certamente, vou precisar do dobro do 
tempo que eu tive até aqui para aprender essas coisas, então esse deslocamento, 
essa aprendizagem vai dando tesão e eu acho que a gente tem capacidade de 
interferir na produção do desejo. Mostrar que a vontadezinha tem uma 
armadilha e a armadilha é a que toda zona de conforto produz. Precisamos 
saber quebrar a zona de conforto, só quem não entende nada disso é que 
acha que é confortável estar na zona de conforto. Não, é alienante, é um 
sofrimento, nos sentimos vulneráveis. Precisamos conversar sobre isso e 
talvez essa seja a questão impostergável. Não pode mais ser só a experiência 
de cada um, precisamos estabelecer rizomas, enfim.



80

C: Acho que a tua habilidade, que não é todo mundo que tem, que 
consegue desenvolver bem, as tuas histórias nos levam para os lugares, 
então fomos contigo para a Amazônia. Fomos contigo para tantos outros 
percursos que você fez, porque acho que essa capacidade de conseguir nos 
colocar no território ainda que imaginário, virtual, faz com que ampliemos 
a nossa capacidade de entender e refletir sobre essa realidade. Todos os 
dispositivos que você valorizou e que nós valorizamos, como o Ver-SUS, 
a residência, a educação permanente, são bandeiras de muitos que estão 
aqui te vendo e ainda verão, e que acho que nos coloca em conexão, é uma 
produção do comum a partir desses dispositivos, então tu dás um brilho 
especial, nos convoca. Eu acho que é uma convocação a pensar nessas 
resistências nos territórios, porque somos trabalhadores implicados. 
Alguns são professores, alguns são estudantes, mas trocamos de papel em 
muitas circunstâncias. Há uma série de comentários aqui generosos, das 
pessoas que nos acompanham. 

S: Gostaria de agradecer e dizer que foi maravilhoso todo o percurso 
das narrativas, como o Carlos disse muito bem, nos fizeram viajar junto contigo 
e costurar todas as teorias e todas as reflexões que você provocou, então só te 
agradecer também pela generosidade, muito obrigada.

C: Obrigado a todos. Antes de passar ao professor Alcindo para as 
palavras finais, vou ler uma poesia da Angélica de Freitas em Canções de 
Atormentado, que é uma publicação de 2020 dessa poetisa gaúcha de Pelotas, 
que eu recomendo fortemente para quem gosta de poesia. Ela tem uma poesia 
pequena que se chama Abelhas, e diz o seguinte: se esse país nos trata mal, 
é porque não adianta, nunca se viu uma abelha aposentada, mesmo a rainha 
é mutilada, levada para longe pelas operárias. Angélica Freitas. Professor 
Alcindo, passo a palavra para você encerrar esse nosso encontro.



81

A: Gostaria de agradecer o convite e dizer que talvez um pedaço dessa 
ideia da educação permanente e das rodas de conversa seja inspirado mesmo 
que sincronicamente e não por decorrência de leituras, como Krenak, que 
diz que um pedaço da crise que nós estamos vivendo é a incapacidade de 
termos a dimensão do contexto e que um bom jeito, para adiarmos o fim 
do mundo, é contar histórias e mais outra história, e mais outra história. 
Acho que isso é legal, entendermos que o território não é a separação entre 
o ambiente natural e as pessoas. O território é um lugar onde se produzem e, 
portanto, devem ser contadas histórias e histórias e histórias. Talvez esse seja 
o principal desafio da vivência.



82

30 anos da Saúde da Família no 
Brasil: de onde viemos e para 

onde vamos24

Suliane Motta do Nascimento
Ricardo Donato Rodrigues

Maria Inez Padula Anderson

Suliane Motta do Nascimento: Neste episódio do “Diálogos em Saúde 
Coletiva” é com um enorme prazer que recebemos os professores Ricardo 
Donato Rodrigues e Maria Inez Padula Anderson, que são professores do 
Departamento de Medicina Integral Familiar e Comunitária da Universidade 
do Estado do Rio de Janeiro, a UERJ. Ambos são mestres e doutores em Saúde 
Coletiva, corresponsáveis pela formação de centenas de médicos de família 
e comunidade. O tema deste episódio será: “30 anos da Saúde da Família no 
Brasil, de onde viemos e para onde vamos”. A ideia é que façamos um percurso 
histórico sobre a Saúde da Família no Brasil começando com o professor 
Donato, por toda a sua história. O professor Ricardo Donato Rodrigues é 
considerado um dos pioneiros da medicina de família e comunidade no 
Brasil. Quando em 1976, antes da Conferência de Alma Ata, antes da criação 
do SUS, foi idealizador da residência de medicina de família e comunidade 
da Universidade do Estado do Rio de Janeiro (UERJ), atualmente chamada 
assim, mas anteriormente chamada de medicina integral, medicina geral e 
comunitária, juntamente com outras duas residências, como a residência de 
Murialdo, no Rio Grande do Sul, e de Vitória de Santo Antão, em Pernambuco. 
E dentro desse contexto, professor, gostaria que você contasse um pouquinho 
para a gente como é que funcionavam os sistemas de saúde nessa época e como 
é que se chegou até o modelo atual de saúde da família.
24     Disponível em: https://www.youtube.com/live/BNFqJOuEhU4?si=17cLjXiKCaoLpN7a



83

Ricardo Donato Rodrigues: Você está pedindo para a gente ver um 
pouquinho dessa história lá para trás. São 30 anos de Saúde da Família, que é 
um modelo de atenção primária, e sem similares no mundo todo. Foi um 
modelo, uma versão de Atenção Primária, instituída no Brasil e que tem sido 
muito bem considerada e avaliada internacionalmente, pelos estudos, pelas 
evidências e pelas entidades, pelas organizações internacionais da área. É 
realmente um modelo robusto, de Atenção Primária, criado antes de Alma 
Ata, dois anos antes (os programas de residência, há 48 anos atrás). Saúde da 
família há 30 anos, o nosso modelo, não foi criado no susto. Não foi alguém 
que sacou e começou o programa Saúde da Família. Criado em 1994 e logo 
depois, em 1997, rebatizado como Estratégia, transformada em Estratégia 
Saúde da Família, que é o que se mantém até hoje. Não foi uma intuição, não 
foi alguma coisa que surgiu do nada. Tem uma história, obviamente. Então, 
vamos tentar resgatar um pouquinho dessa história da saúde no Brasil, para 
chegarmos até os dias de hoje. Não vamos começar há 500 anos atrás. Vamos 
começar com os programas de 1976 da residência, que já está de muito bom 
tamanho, eu vou tentar ser o mais sintético possível. Nesse resgate, teve o 
programa da UERJ, do qual eu participei com outros colegas da criação, logo 
depois, a professora Inez, mais jovem, entrou, muito jovem, também entrou no 
programa. E, ao mesmo tempo, um programa em Pernambuco, em Vitória de 
Santo Antão pela Faculdade de Medicina da Federal de Pernambuco, que é na 
região metropolitana, numa atividade comunitária que lá existia. Foi o 
professor Guilherme Abate, que já não está conosco, já nos deixou, que levava 
os alunos da faculdade. E outro, em Murialdo, Porto Alegre, com o professor 
Busnello, um psiquiatra, que se dedicou também a isso, em uma unidade de 
saúde comunitária em Porto Alegre. E nós começamos lá no Rio de Janeiro. 
Imagina, não tinha telefone celular, não tinha internet. Esses programas não 
foram criados por uma política, não foi uma política nacional para criar 
programas de residência nessa área. Então, criamos, não ao mesmo tempo, 
porque nós fomos mobilizados, cada um no seu grupo. O grupo do Rio de 



84

Janeiro, do Rio Grande do Sul e de Pernambuco, fomos mobilizados pela 
situação da saúde no país. Que situação seria essa? Se pararmos para pensar 
em 1976, o Brasil vivia um período de desenvolvimento industrial. O Brasil, 
até essa época, anos 70, era um país que não tinha um desenvolvimento 
industrial importante. Esse período da ditadura, de 1968 a 1972, ficou 
conhecido na história do país como milagre econômico brasileiro, exatamente 
porque houve um desenvolvimento nesse sentido. Importávamos tudo. Todos 
esses recursos que usamos em casa, geladeira, televisão, era tudo importado. 
Não tínhamos produção nacional. Esse período em que se instituiu uma 
política de desenvolvimento econômico, que levou a uma substituição desses 
processos de importação pela produção nacional, obviamente modificou 
muito o cenário. Principalmente dos grandes polos industriais, dos grandes 
polos de desenvolvimento, com migração de população rural para população 
urbana, uma mudança do cenário demográfico. E, obviamente, que nessa nova 
conjuntura, as doenças eram um problema, porque tinha que repor mão de 
obra, tinha que manter a mão de obra trabalhando e repor imediatamente no 
trabalho para não prejudicar o processo de desenvolvimento industrial. Quer 
dizer, nessa perspectiva do funcionamento da economia, se faziam necessárias 
ações no campo da saúde no curto prazo. E esse curto prazo era enfrentar 
doenças. Entramos, então, no modelo de atendimento baseado no modelo 
hospitalar de combate às doenças. Essa era a grande questão desse momento. 
Criamos um modelo assistencial com essa perspectiva em plano secundário. E 
acontece que esse modelo assistencial, esse modelo de combate às doenças, ele 
não atende a multidimensionalidade da saúde. A saúde não é só uma questão 
da doença enquanto fenômeno corporal, físico, patológico. A saúde é favorecida 
por uma série de condições e essas condições ficavam de fora dessa abordagem. 
O foco era na doença. E para esse foco na doença, formavam-se especialistas 
focais. Doenças cardiológicas, gastroenterológicas, enfim, uma multiplicidade 
de especialidades biotecnológicas, que não davam conta das outras questões 
da saúde. E à medida que a pessoa fosse atendida, digamos, por um cardiologista, 



85

por alguma razão, o cardiologista ia seguramente pedir vários exames para 
avaliar as condições cardiológicas. Mas também o cardiologista iria saber que 
eu podia ter problemas em outros setores do organismo? Então, ele disparava 
exames. Havia uma estrutura para atender, e para realizar essas avaliações, 
inclusive para pareceres de outros especialistas sobre o caso. Era um modelo 
centrado no combate da doença enquanto fenômeno fisiopatológico, enquanto 
problema orgânico, por especialistas focais que não davam conta das condições 
que condicionavam a situação de saúde dos indivíduos. Era um modelo que 
utilizava muito tecnologias duras, tecnologias industrialmente produzidas, 
nesse processo de intervenção. Deixava de fora muita coisa e acabava investindo 
muito intensamente nessas práticas invasivas e não invasivas de diagnóstico. 
Os pequenos exames custavam muito caro também. Os exames mais comuns, 
mais fáceis, de laboratório de bioquímica eram exames feitos com muita 
intensidade também e apesar de cada um ter um custo pequeno, a soma era 
muito grande. Era uma medicina que era muito cara e que desperdiçava muito 
recurso, porque fazia muita coisa desnecessária. Fazia um uso intensivo de 
tecnologias duras e, muitas vezes desnecessariamente, de modo que isso 
acabou gerando uma série de problemas. O primeiro deles era o custo, mas o 
outro era ter acesso a uma tecnologia, e esse acesso, à medida que você super 
utilizava-a, não tinha as medidas de promoção e de proteção à saúde, de 
prevenção às doenças, devidamente desenvolvidas. Havia uma grande 
demanda em cima da medicina hospitalar desse modelo. E isso gerava muita 
dificuldade, porque não havia estrutura suficiente para atender essa demanda 
crescente, com um custo muito elevado. Além do fato de que esses recursos 
eram mal distribuídos. Não eram distribuídos de acordo com a densidade 
demográfica, privilegiavam determinadas áreas das cidades, determinadas 
cidades em detrimento de outras. Criando uma situação de iniquidade em 
saúde muito grande. Ou seja, havia um sistema que era ineficiente, que era 
iníquo, que era muito caro e gerava muitos problemas do ponto de vista da 
saúde. Havia um certo caldo sanitário. Foi esse caldo, essa cultura, que 



86

mobilizou alguns grupos para criar os programas de residência com uma 
perspectiva de intervenção diferente. Diferenciada, não exatamente dessa 
maneira, procurando olhar um pouco mais amplo para a multidimensionalidade 
da saúde. Preocupados com isso, foi assim que foram criados esses programas. 
Mas não aconteceram só a criação desses programas. Essa insatisfação, essa 
preocupação com o cenário da saúde, mobilizou profissionais de saúde de 
diferentes áreas, especialmente da Saúde Coletiva. E aí surgiu o movimento de 
reforma sanitária no país. A residência surge nesse cenário de movimento de 
reforma sanitária no país, em que se discutiam exatamente essas coisas: que o 
sistema era insuficiente; que a rede era insuficiente e inadequada para atender 
a essa demanda e não atendia a saúde na sua perspectiva mais global. Que 
havia situações em que se usavam muitas tecnologias com desperdício muito 
grande, e muitas vezes estavam fazendo isso sem necessidade nenhuma, só 
para cercar doença. Não está na minha especificidade para estar na do outro, 
então eu metralho, eu faço um uso muito intensivo disso. Então o movimento 
sanitário tinha essa perspectiva. E o sistema era muito fragmentado. Naquela 
época, havia um Ministério da Saúde que se ocupava da saúde pública, 
exatamente naquela área com menos recursos. E as Secretarias de Saúde, 
Estado e Municipais, também com poucos recursos. O grande centro de 
atendimento clínico da população era a Previdência Social, porque tinha 
recursos dos trabalhadores, dos empregadores e também do governo. Era um 
financiamento tripartite. Era um orçamento muito maior do que o do 
Ministério, mas insuficiente para dar conta dessa demanda e dessa perspectiva, 
desse modelo. Então o que se fazia? Se comprava serviços no setor público 
através de contratos. Havia um sanitarista, Carlos Gentile de Mello, que 
criticava esse modelo de contrato. Comprava-se serviços no setor privado. No 
setor privado, exatamente! E aí era um contrato de compra no setor privado, de 
serviços, com contratos que eram estimuladores de superfaturamento. Então o 
Gentile de Mello dizia que era um sistema de apoio à corrupção. Era esse o 
quadro. Então o movimento sanitário tinha essa perspectiva. Primeiro reunir 



87

os serviços públicos de saúde, pegando a Previdência, pegando os estados, 
municípios e unidades universitárias de saúde que quisessem aderir (naquela 
época era por adesão) a uma nova estrutura que era o Sistema Único de Saúde, 
que era o SUS. Quer dizer, o SUS, foi proposto na Oitava Conferência, e as 
prioridades, no curto prazo, eram reunir essa rede no Sistema Único e 
privilegiar as ações, aquelas que eram desprivilegiadas inteiramente do ponto 
de vista do financiamento, que eram as ações de prevenção, as ações de saúde 
pública, de promoção e de proteção à saúde. E a mudança do modelo de 
assistência. Óbvio que foi muito mais viável reunir e instituir o SUS como 
marco da reforma sanitária brasileira e um estímulo maior à medicina 
preventiva, como era chamado na época inclusive em relação às Residências. 
As residências de medicina geral comunitária ficavam um pouco nesse limbo, 
porque a prioridade eram outras por conta dessa história. Esse era o quadro. 
Dessa forma, caminhamos um pouco no sentido de um momento de tentativa 
de mudanças. Institui-se o SUS, conseguindo dar conta de uma série de 
problemas. E foi muito importante. O SUS melhorou o acesso, com os seus 
princípios da universalidade que foram traçados lá na Oitava Conferência e 
foram referendados na Constituição de 1988. Quer dizer, no capítulo de saúde, 
então, se colocou o SUS com os seus princípios da universalidade, da equidade, 
da participação social, em que não eram os técnicos que definiam, eram os 
gestores que definiam. E a descentralização, de tal modo que houvesse as três 
esferas de governo atuando simultaneamente. Naquela época, eu lembro que 
tinha uma discussão assim. Dessa junção, havia uma vantagem, além da 
vantagem técnica, havia uma vantagem também de reunir os recursos. De tal 
maneira que recursos do antigo Ministério da Saúde, que eram dedicados à 
prevenção, podiam ser aplicados na área assistencial, de clínica e vice-versa. 
Quer dizer, facilitava-se um pouco essa questão do financiamento, apesar da 
totalidade dos recursos serem insuficientes. Continuava insuficiente, o SUS, 
não tinha os recursos necessários no momento da sua criação. Esses recursos 
eram insuficientes para o seu tamanho, para a sua proposta. De qualquer 



88

forma, então, surge o SUS. Agora, a mudança do modelo vira uma questão de 
mais longo prazo, porque era necessária uma formulação mais clara. Há fatores 
que facilitam a saúde. Há outros que prejudicam a saúde. Tem os fatores 
biológicos e a estrutura biológica das pessoas atuando ao mesmo tempo. Como 
é que se trabalha essas questões? Você vai trabalhar em caixinhas? Cada hora 
olha-se para um canto? Como é que aprofunda? O que é favorável à saúde? 
Isso, aquilo. Quer dizer, a atividade física, os bons hábitos, a tranquilidade, não 
estar estressado. Isso é muito favorável à saúde. Se estiver com bom humor, é 
muito favorável à saúde. Mas também há os fatores desfavoráveis à saúde. 
Então, como é que se trabalha com isso? Como é que se formula um modelo e 
aplica-se esse modelo do ponto de vista da atenção? E cria-se, portanto, um 
modelo assistencial com uma hegemonia dessa nova prática? Não a hegemonia 
do modelo biomédico. Não é que se tenha que acabar com ele. Mas ele não 
pode ser hegemônico, porque serve. O biotecnológico é fundamental. Não 
pode desaparecer. Se eu infarto, eu quero saber o que entupiu, qual a artéria, 
como é que intervém. Esse tratamento especializado é necessário, mas dentro 
de um outro contexto, de uma outra perspectiva. E essa nova forma é uma 
forma que demanda formulação, desenvolvimento, entendimento, 
compreensão de um ponto de vista científico. Eu não posso fazer isso de um 
ponto de vista não profissional. Não é uma questão que se possa dar. Ah tá, isso 
faz bem à saúde, isso faz mal. E aí? O que eu faço com isso? Isso numa 
perspectiva de conceituação do que a gente chama de lógica, de paradigma. 
Paradigma científico. Orientação científica para usar esse modelo. Um novo 
modelo. Então, a criação desse novo modelo é um processo. Um processo que 
não se esgotou. A Reforma Sanitária. Ela não se conclui do ponto de vista da 
Reforma Sanitária. O movimento sim. O movimento sanitário chegou a um 
termo com a implantação do SUS, mas isso não esgota a Reforma Sanitária, 
que precisa ter continuidade. E vem tendo com o desenvolvimento dessa nova 
concepção. Uma vez já com o que se tem formulado, pode-se atuar e isso dá 
resultado. Agora, da teoria à prática, há uma distância. Não é fácil ter um 



89

modelo e aplicar, se apropriar e aplicar esse modelo, inclusive, não só pela 
dificuldade, digamos, dessa relação teórico-prática, quer dizer, como é que eu 
transformo isso em prático? Que ferramentas deve-se utilizar?

S: Professor, é fantástico esse ponto de vista de que talvez a reforma 
sanitária ainda continue e que é preciso sempre olhar para o que está 
acontecendo. Talvez possamos pegarmos o gancho para que a professora 
Inez nos explique como estamos no contexto atual. É um paralelo muito 
interessante, mas pode complementar sua fala.

R: Além da dificuldade do ponto de vista dessa ligação teórico-prática, 
tem outra, que é da conjuntura. Em que circunstâncias? Qual é o cenário? 
Onde é que eu estou? Como é que eu estou? Que demanda é essa que eu estou 
atendendo? Como é que isso está sendo organizado? Como é que a gestão está 
percebendo isso? Ele quer um produtivismo que se fique sentado no consultório 
para atender 5, 6 mil pessoas, oferecer cobertura para 5, 6, 7 mil pessoas de um 
território? E a territorialização, quer dizer, a equipe, o trabalho, o trabalho 
instituído com a saúde da família que é em equipe? Quer dizer, você tem uma 
equipe e tem um território em relação ao qual você tem a responsabilidade. 
Se esse território de cada equipe é imenso, como é que se aplica um novo 
modelo que já tem uma dificuldade teórica, e é preciso criar instrumentos para 
atuar com ele? Então, a realidade, as condições de atendimento, etc, também 
interfere nessa mudança que tem que ser e que vem sendo travada com altos e 
baixos, com idas e vindas, dependendo muito da gestão, dependendo muito das 
circunstâncias. Então, em princípio, eu levantaria esses pontos e deixaria para 
vocês agora quebrarem a cabeça: como é que a gente resolve essas encrencas? 

S: Fantástico, professor! Então, eu acho que agora podemos passar para 
a primeira mulher presidenta da Sociedade Brasileira de Medicina de Família 
e Comunidade, que foi presidente também da CIMF e a primeira mulher 



90

recentemente professora titular de Medicina de Família e Comunidade de uma 
universidade pública brasileira. Então, como o professor Donato muito bem nos 
trouxe as histórias, chegamos nesse momento atual. Como a gente pode discutir 
a Estratégia de Saúde da Família em relação às iniciativas governamentais? Em 
relação à qualificação, desenvolvimento, qual é o contexto atual? Como você 
avaliaria atualmente a Estratégia de Saúde da Família, professora? 

Maria Inez Padula Anderson: Como Ricardo falou muito bem, quando se 
faz esse panorama histórico dá para dar uma dimensão do tamanho da complexidade 
da questão. Pois se os sistemas de saúde foram consolidados mais ou menos no final 
do século retrasado, início do século passado, eles foram consolidados em cima de 
uma lógica biomédica, da biomedicina, da biotecnologia. Não se falava de Atenção 
Primária. Não era um problema do Brasil não ter Atenção Primária. Então, quando 
Ricardo traz essa história do Brasil, do processo de industrialização mais tardio, ele 
está trazendo a gente para um prazo perto de 1978, não é?

Até antes de 78, quando o movimento da Reforma Sanitária começou 
e ele criou o programa de residência da UERJ, junto com esses dois outros 
programas, a Atenção Primária não era uma parte do sistema que era 
desenvolvido, tanto que teve a conferência de Alma Ata em 1978. Então, do 
ponto de vista do tempo mundial, de 1978 até agora, é relativamente muito 
pouco tempo. O SUS foi criado só em 1988, então são 10 anos em que se 
acordou para a necessidade da integração de um sistema todo fragmentado. A 
reforma sanitária foi eficaz nesse sentido, mas ainda não havia um modelo de 
Atenção Primária a ser seguido. Era um vazio. Lembrando que os postinhos de 
saúde, que é o nome que até hoje se usa, eram muito segmentados, seguia 
muito as preleções do Banco Mundial, de cobertura de puericultura, de 
gestante, vacina, etc. Então, não tinha uma efetividade de acesso às necessidades 
de saúde que Ricardo apontou. Do dia a dia da vida das pessoas. Deixava de 
fora muitos problemas e muitas questões. Quando a estratégia de saúde da 
família foi criada em 1994, de 1988 para 1994 foram seis anos. Seis anos depois, 



91

ela foi criada no bojo dessas reflexões e teve a contribuição de vários 
profissionais. Professor Carlos Grossmann, por exemplo, do Sul, enfim, outras 
pessoas que puderam ir à Brasília na época, do governo para problematizar 
esse modelo, não mais o modelo na perspectiva pontual, mas o modelo na 
perspectiva de uma equipe, de uma conformação territorial, tendo por base 
ações de promoção de saúde, prevenção de adoecimento, assistência e 
reabilitação. A figura do agente comunitário de saúde, aproveitando a iniciativa 
do Valente Sobral, do Odorico Monteiro. Porém, não tinham profissionais em 
quantidade suficiente para assumir esse processo. Então, de 1994 a 1998, o 
crescimento da Saúde da Família foi pequeno, mas a partir de 1998 em diante, 
foi estrondoso. Refiro-me de 1994, quando foi criado o programa Saúde da 
Família, para 1998, em que surge a Estratégia de Saúde da Família com o 
modelo preferencial brasileiro. Houve um crescimento estrondoso da Atenção 
Primária em 1998. Para o bem e para o mal, porque foi crescendo do jeito que 
se pôde. Mas já trazendo resultados muito importantes em relação à 
mortalidade materno-infantil. Foi o primeiro grande mote da Estratégia de 
Saúde da Família. Mostrando efeitos mesmo em famílias muito empobrecidas 
economicamente. E se tornou então política de governo. Continuou existindo 
apesar das diferenças de governo federal, sem dúvida nenhuma. Na primeira 
gestão do presidente Lula, ganha um corpo. Um corpo que eu digo assim 
estruturante para o seu desenvolvimento. Tivemos as primeiras iniciativas, 
ainda anteriormente ao governo Lula, se não me engano, que foi a questão dos 
polos de capacitação em Saúde da Família. Cria-se, então, um modelo escrito, 
que direciona que o médico deve fazer isso, o enfermeiro deve fazer aquilo, 
agente comunitário deve fazer aquilo, técnico de enfermagem deve fazer isso, 
em que cada um sabe que tem que fazer. Cria-se uma atividade intersetorial 
juntando universidades. Com governos federal e governos estaduais, no 
sentido de elaborar um curso. Nós, da UERJ, tivemos a oportunidade de 
colaborar para o primeiro curso de capacitação em Saúde da Família em que 
foi criado um curso de duas semanas com intervalo de 15 dias, mais ou menos. 



92

Essa foi a primeira iniciativa que eu acho que resultou bem, embora muitos 
desses polos, envolvendo universidades públicas, não tenham levado a 
mudança para dentro da formação médica, ficando um pouco à parte da 
formação. Foram sendo criadas estruturas paralelas e esse talvez, para mim, 
tenha sido o principal problema. A iniciativa era muito positiva, pertinente, 
adequada, porque envolvia as esferas de governo envolvidas mais importantes 
para isso, mas na perspectiva de que esses polos também pudessem ajudar na 
mudança curricular. Porque a mudança curricular ainda não havia sido feita. 
Ainda era um modelo muito, ainda é, mas era muito mais hospitalocêntrico. 
Então, o polo foi a primeira tentativa, mas aí já mais tarde no governo Lula se 
começa a ter iniciativas mais robustas para qualificar a Estratégia de Saúde da 
Família. Em várias dimensões, seja na dimensão da estrutura física, das 
unidades, surge o Qualifica SUS, que foi um grande investimento. Eu não estou 
falando em ordem cronológica, mas houve também o Pró saúde que pretendia 
levar mudanças curriculares, aproximando os estudantes de medicina da 
Atenção Primária em Saúde e do próprio SUS também. A gente tem o 
Telessaúde que surgiu no Brasil inteiro. Um país de dimensão continental, para 
levar capilaridade às equipes. Necessitávamos de apoio para essas pessoas. 
Então, o Telessaúde foi um edital para o qual concorreram várias universidades 
públicas que permitiu fazer uma segunda opinião formativa, fazendo coisas 
que eram impensáveis. Com toda a dificuldade do país ainda com a rede de 
acesso à internet inclusive fragilizada. Depois começou o Pró-residência 
médica, a residência, a formação em Medicina de Família e Comunidade, 
anteriormente chamada de Geral e Comunitária entendendo-se ser essa a 
especialidade preferencial. A residência sofreu muitos altos e baixos, porque 
imagina, sem modelo assistencial, onde é que as pessoas iam trabalhar? E, 
também, para abrir vagas enfrentava uma competitividade muito grande com 
os programas das subespecialidades. Na UERJ, por exemplo, até conseguimos 
ampliar. Mas, só conseguimos ter mais robustez a partir do Pró-residência, em 
que o Ministério da Saúde passou a financiar bolsas de residência para 



93

determinadas áreas específicas. Uma outra iniciativa foi a Universidade Aberta 
do SUS, para além do Telessaúde, em que o primeiro foco foi a Atenção 
Primária à Saúde. Porque, por exemplo, quando se está num hospital 
universitário, está com tudo ali pertinho de você. Mas quando se está numa 
unidade de saúde da família, longe, no meio do nada, às vezes se está sozinho. 
A maioria das equipes das universidades de saúde do Brasil, principalmente 
nas cidades fora das capitais, são compostas por uma equipe do UNASUS. A 
Universidade Aberta do SUS foi então um grande investimento, muito bom no 
sentido de qualificar a Atenção Primária.  Então, o primeiro movimento foi de 
criar um modelo de Atenção Primária robusto, o segundo foi de qualificar esse 
modelo e aí começa-se a ter também incentivos governamentais para os 
municípios que desenvolverem o programa de residência. Nesse bojo, também 
veio o mestrado profissional em Atenção Primária e Saúde, Prof. Saúde em 
Saúde da Família, mostrando, mais uma vez, a importância da Saúde da Família 
como modelo. A capacitação de preceptores veio a seguir, bem como as 
próprias políticas nacionais de Atenção Básica, sendo a primeira delas, em 
2006, sendo muito importante, aquilo que era fragmentado na base do sistema 
era fragmentado a nível do Ministério também. Então, a primeira Política 
Nacional da Atenção Básica, em 2006, reuniu várias iniciativas que eram muito 
fragmentadas em termos do que fazer. Eram programas, uma linha 
programática vertical, que ainda se encontra, mas muito menos frequentemente. 
Começa-se a ter avanços nas políticas de indução e uma delas, sem dúvida, foi 
a PNAB de 2006, depois a PNAB de 2011, que institui com mais clareza os 
núcleos de apoio à saúde da família, com aumento da resolutividade colocando 
a equipe de saúde da família em acordo com o perfil epidemiológico, de 
morbimortalidade da população territorializada, profissionais que podem 
fazer intercâmbios, que podem fazer consultas conjuntas, que podem fazer 
assessoria, matriciamento, junto às equipes de saúde da família. Nesse bojo 
também houve um crescimento da residência em medicina de família e 
comunidade, quantitativamente, embora a gente continue com uma taxa de 



94

ocupação aquém do que gostaríamos. Temos em torno de 40% das vagas. Houve 
um movimento muito grande de crescimento, mas ainda inferior ao que se 
necessita. Neste ponto, a Sociedade Brasileira de Medicina de Família teve um 
papel importante, quando começa a promover prova de título de especialistas, 
sabendo que a residência é um processo mais moroso, mais lento, em menor 
projeção quantitativa, então a sociedade começa a trabalhar e a primeira prova 
foi exatamente há 20 anos atrás, em 2004, aqui no Congresso do Hotel Glória no 
Rio de Janeiro. Eu era presidente da sociedade nessa época. Fizemos a primeira 
prova de título e agora estamos, se não me engano, na 35ª versão da prova de 
título. Então, hoje, temos um quantitativo de cerca de 12 mil médicos de família 
e comunidade, com uma necessidade de 70 mil. Então o desafio continua 
colocado. Um outro movimento que teve consonância com esse processo de 
qualificação profissional e ao mesmo tempo provimento. O Brasil sofre com 
problemas de provimento, como qualquer outro país, inclusive Inglaterra e 
Canadá, mas nós temos um fator agravante que são as condições de trabalho 
nestes pequenos lugares. Então, foi criado no governo Lula o Programa Mais 
Médicos em 2013, que antes era um Programa de provimento e depois se tornou 
a Lei do Mais Médicos, que incluiu outros aspectos para a Atenção Primária, 
alguns deles até já foram cancelados, do ponto de vista de sua lógica, e eu 
pessoalmente concordei, mas foi um grande movimento que amplia um pouco a 
pretensão de minimamente qualificar esses profissionais que estão trabalhando 
na Estratégia de Saúde da Família. E aí vem o governo Temer que cria o Médicos 
pelo Brasil e eu acho que o que temos hoje é um cenário em que a ESF tem 
demonstrado resultados estrondosos, reconhecimento internacional. As 
internações por condições sensíveis à APS que foram reduzidas de uma forma 
muito pujante com a Estratégia de Saúde da Família. Como por exemplo, as 
internações por insuficiência cardíaca congestiva, que habitualmente demoram 
mais a serem reduzidas, porque insuficiência cardíaca congestiva é uma condição 
crônica, habitualmente progressiva, as taxas de mortalidade por acidente 
vascular cerebral, as doenças respiratórias, especialmente dos jovens. Estou 



95

falando aqui o que eu estou conseguindo lembrar. Então, a Estratégia de Saúde 
da Família, atualmente, está sob a vigência ainda de aumentar a qualificação e a 
quantidade de profissionais médicos. Agora estamos então nessa fase de 
retomada, porque durante o governo Bolsonaro, andamos muito para trás em 
termos de saúde, de um modo geral. Inclusive, na mudança de governo dele, foi 
criado o programa Saúde na Hora, que é complexo do ponto de vista da sua 
lógica, porque não aumenta a quantidade de pessoas trabalhando na equipe, só 
prolonga o horário. Então, criam-se buracos em alguns momentos. Por isso, 
temos que pensar no modelo de gestão na saúde. Na atenção primária, ele é 
muito complexo, muito sofisticado, talvez ainda não tenhamos conseguido ter 
um modelo de gestão adequado, porque o modelo de saúde da família é exitoso. 
Em relação aos profissionais, de certa forma estamos caminhando, já em relação 
à gestão da saúde no Brasil, de um modo geral, ainda deixa muito a desejar, 
principalmente se pensarmos que temos 5.670 municípios, dos quais 90% têm 
menos de 50 mil habitantes. São municípios muito pequenos, em que por vezes 
a qualificação técnica de quem assume a pasta da saúde, a pasta da atenção 
primária, a própria prefeitura, às vezes, não consegue atender as necessidades 
técnicas que são importantes. Nessa área, há ainda uma visão muito gerencialista, 
muito produtivista, muito de consultório, muito ainda voltada para práticas de 
atender demandas e não a necessidade de saúde. Mas é um processo em evolução. 
Estamos vendo que a Estratégia de Saúde da Família agora, nessa terceira fase de 
governo, do presidente Lula, o que tem sido falado e verbalizado é de estar sendo 
priorizada. Teve um modelo de financiamento da Estratégia que foi previsto no 
Brasil, na minha modesta opinião, muito limitado para aquilo que se precisa. 
Então, agora, há reflexões acerca do modelo de financiamento, porque o 
município sozinho não consegue financiar a Estratégia de Saúde da Família. 

R: A gestão da saúde, da escola, dessas áreas, as redes sociais, elas não 
podem ser pensadas como gestão de outras áreas de produção. A produção 
da educação envolve o aluno. A produção da saúde não envolve só o gestor, a 



96

gerência, a administração, porque tem os profissionais que têm autonomia 
relativa e interferem no processo e tem as pessoas. As pessoas, as comunidades, 
eu não posso recomendar e as pessoas fazerem. Tem que haver um diálogo desses 
atores neste processo de gestão e daí o modelo SUS com os conselhos, o Conselho 
Nacional de Saúde, os conselhos de Estado e os conselhos municipais de saúde 
é muito importante. O diálogo é muito importante na gestão. Se centralizamos 
a gestão nos técnicos, no espaço técnico, espaço gerencial exclusivamente, 
corremos o risco de entrar na lógica do produtivismo. “Bota lá para atender a 
demanda”. E acaba sendo porque isso é que dá resultado, não é? Quer dizer, é um 
entendimento de quem não tem noção do que é gestão em saúde. É diferente, 
não é igual a gestão de outras áreas de produção. Então, essa é uma questão 
muito importante. E aí, esse gerencialismo tem a ver, entre outros fatores, com 
essa percepção, esse entendimento do que é a gestão em saúde. 

M: Sabe por que eu estava lembrando disso? A gente falou de Alma Ata 
em 1978, mas Alma Ata, quando fala da Atenção Primária em Saúde, ela fala em 
regras gerais, ela não fala muito do modus operandi. Eu acho que até o Dawson, 
lá na Inglaterra, em 1920, era mais específico em relação a algumas questões 
do que a Alma Ata, mas a Alma Ata era muito, era um movimento mundial. 
Então, era assim: “façam atenção primária em saúde”. Mas aí, somente em 
1992, Bárbara Starfield, estudando vários países do mundo, identifica atributos 
que a atenção primária para ser qualificada deveria ter. Atributos que eu acho 
muito importantes, foram baseados em estudos, que ajudam a referenciar e 
a organizar de uma forma mais orgânica o trabalho na Atenção Primária à 
Saúde. É claro que ela não fala de paradigma, nós falamos em paradigma, 
porque o paradigma da integralidade complexa, se adequa de uma forma mais 
eficaz ao que a gente precisa na Atenção Primária. Mas ela não fala, e também 
não é muita novidade, porque não é muita gente que fala. Enfim, acho que 
se pensarmos em 94, 98, 94, 30 anos do Programa Saúde da Família, para a 
gente parece muito tempo, mas no Brasil é uma fagulhinha, é um pedacinho 



97

de tempo, e eu fico muito intrigada, porque tem muita gente que fala assim: “já 
era para ter dado certo”, como se não tivesse dado certo. Como se não estivesse 
dando certo. É claro que tem que melhorar, obviamente. 

S: Fantástico, todo esse percurso! Precisamos encerrar daqui a pouco e 
eu queria fazer uma pergunta para os dois, para Ricardo e para Inez: Quais são 
as perspectivas, qual é o futuro que a gente pode projetar daqui para frente? 

R: Acho que as perspectivas são essas. Eu acho que a gente tem 
que fortalecer. Ou reestruturar a questão da gestão, isso é fundamental. 
A educação permanente. E valorizar. Ter uma questão da valorização da 
estratégia de saúde da família, como o Inez estava mostrando, os resultados 
são potentes, tem evidências em relação à equidade. Equidade, inclusive, 
equidade racial, equidade de gênero. Temos resultados, a diminuição, por 
exemplo, da mortalidade infantil. Quando olhamos para a redução da 
mortalidade das diferentes etnias, vemos a redução em pessoas da população 
negra, a mortalidade infantil, reduziu muito mais do que das outras. 15% 
mais, eu não sei os números de cabeça. Tem um artigo já antigo, que está no 
Tratado de Medicina de Família, no capítulo que a Claunara subscreve com 
mais outras pessoas, tem exatamente esse aspecto da redução das iniquidades 
em saúde pela estratégia de saúde da família, ainda com problemas no 
sentido de avançar o modelo. Então, acho que as perspectivas são essas. Eu 
acho que uma questão fundamental é que os problemas que a gente está 
levantando essa questão das perspectivas, dependem muito também de um 
movimento coletivo, inclusive nosso enquanto profissionais da saúde, da 
estratégia de saúde da família. Eu acho que muitas vezes a gente fica tão 
aflito com essas questões, ficamos pensando: “como é que a gente vai resolver 
isso dentro da unidade, dentro do nosso território?”. E é muito importante 
que a gente trabalhe nesse sentido. É muito importante também que a gente 
coletive essas questões no nível local, no nível estadual, no nível nacional. Eu 



98

acho que essa questão da coletivização das questões que temos para resolver, 
inclusive através da própria sociedade de medicina de família e comunidade, 
e das redes, da Rede Unida. Eu acho que isso é um caminho importante que a 
gente deve trilhar e ter presente. Da nossa participação coletiva no processo 
de desenvolvimento da estratégia de saúde da família. 

S: Com certeza, para continuar fazendo a reforma sanitária sempre.

M: Pois é, mal começamos a sair de um modelo da reforma sanitária 
em nível mundial de atenção primária, agora enfrentamos outros, que é da 
tecnificação, do ato médico, a privatização da saúde… Ou seja, não faltam 
desafios. Mas eu estava lembrando mais recentemente aqui no Rio, foi realizado 
um estudo em que crianças e adolescentes que são oriundos ou estão no 
território das equipes de saúde da família aumentam o tempo de permanência 
na escola. Olha que legal! Então, assim, a gente pensa que a pessoa adoece a 
troco de nada, a pessoa adoece inclusive por falta de acesso à educação. Porque 
a educação amplia. Assim, o grande desafio é que devemos valorizar a estratégia 
de saúde da família. Eu não conheço muitos países, mas eu conheço alguns. E, 
sinceramente, do que eu conheço, não há modelo igual da estratégia de saúde 
da família. Não há. Inclusive, muitos países copiam o Brasil. Estão fazendo 
cópias ainda, ajustando. Em Astana, eu não fui à conferência de Astana, que foi 
comemorativa dos 30 anos de Alma-Ata, mas o Brasil foi citado como exemplo. 
A estratégia de saúde da família foi citada como exemplo. Então, às vezes a 
gente tem complexo de vira lata, né? Achamos que o que a gente faz aqui é pior. 
Por tudo que a gente já passou. Então, devemos aprender que somos capazes. 
Acho que tem que continuar investindo na formação, na qualificação. O Mais 
Médicos tem um problema de ser bolsa só. A questão é como é que eu vou 
me aproximar de ser um médico de família e comunidade? Estou falando do 
médico de família e comunidade, mas estou falando da enfermeira, de todos 
os profissionais. Como é que eu vou me aproximar de um programa que está 



99

pedindo para eu ter vínculo se não me dão vínculo? Não me dão vínculo 
estável? Então, a questão agora, para mim, o grande desafio agora é a questão 
de um plano de cargos e carreiras. Principalmente para os profissionais de 
atenção primária, porque os outros do nível secundário e terciário é mais fácil 
para o governo estadual trabalhar, mas a atenção primária em saúde, num país 
como o nosso, precisa do apoio direto do governo federal e é possível fazer. 
Basta ver o exemplo aí da carreira de Direito. Dos juízes. Que conseguimos pela 
mesma lógica. Não podemos ter falta de juiz, mas também não pode ter falta 
da estratégia de saúde da família. Então, como é que se apoia um município 
que tem 10 mil habitantes, 7 mil habitantes, 20 mil habitantes, a conseguir reter 
um bom médico, um bom profissional? Há ainda o desafio da quantidade, da 
qualificação da formação, mas agora, para mim, um dos maiores desafios é a 
qualificação da fixação profissional em melhores condições de trabalho. 

R: E o fortalecimento da estratégia de saúde da família. Na atualidade, 
eu acho fundamental, inclusive na perspectiva planetária e da saúde planetária. 

S: Que lindeza! Eu fico muito emocionada e muito grata, passa um 
filme na cabeça. Agradeço imensamente a disponibilidade de vocês, com 
certeza ficará um registro lindo. 



100

Desafios emergentes e 
problemas persistentes sobre 

aborto legal25

 
Mirelle Finkler

Elda Coelho de Azevedo Bussinguer
Olímpio Barbosa de Moraes Filho

 
Mirelle Finkler: O aborto continua sendo um evento comum na vida 

das mulheres e um problema de saúde pública em grande escala. A última 
pesquisa nacional do aborto levantou dados que nos permitem estimar que uma 
em cada sete mulheres, aos 40 anos, já realizou um aborto. Embora a maioria 
delas muito jovens, ainda adolescentes, antes dos 19 anos de idade, o perfil geral 
das mulheres que fizeram aborto mostra que é o da mulher comum. Elas têm 
filhos, professam religiões, estão em todas as faixas etárias, níveis educacionais, 
classes sociais, grupos raciais e étnicos, e em todas as regiões geográficas. Isso 
porque, queiram ou não, a decisão sobre abortar, sempre foi e sempre será de 
foro íntimo. Transferi-la a terceiros em nome da lei ou da fé é alienar nossos 
corpos, esse território da existência constantemente desumanizado pela 
violência de uma sociedade patriarcal. Nessa sociedade patriarcal, o aborto 
é tipificado como crime contra a vida pelo Código Penal de quase um século 
atrás. As três exceções punitivas têm em comum a concepção moral da mulher, 
como vítima, seja da violência patriarcal, nos casos de estupro, seja do acaso da 
natureza, nos casos de risco à vida da gestante ou de anencefalia. Em qualquer 
caso, não é a autonomia das mulheres o que se protege, mas tão somente a 
sua situação de vítimas. Tanto é que, no serviço de aborto legal, a verdade do 
estupro não se resume à narrativa íntima e com presunção de veracidade, mas 

25     Disponível em: https://www.youtube.com/live/uZLBI4Eu8F4?si=jUKe41rBDJ7-wV-X



101

é uma construção moral e discursiva, produzida pela submissão da mulher aos 
regimes periciais dos serviços, como nos informa a professora e pesquisadora 
Débora Diniz e colaboradores em um artigo de 2014, publicado na Revista 
Bioética. A mulher precisa passar pelos testes de verificação das equipes de 
saúde e apresentar traços subjetivos que a caracterizem como vítima para que 
tenham o seu direito de acesso ao aborto legitimado. Nunca é demais lembrar: 
um estupro a cada seis minutos; 84 mil denúncias apenas no ano passado; 
76% deles caracterizados como estupro de vulnerável, ou seja, com vítimas 
menores de 14 anos ou incapazes de consentir por qualquer motivo, como 
deficiência ou enfermidade. São 26 crianças de 10 a 14 anos submetidas à 
tortura de uma gestação na infância, tornando-se mães todos os dias. Os dados 
também mostram que a criminalização do aborto não reduz sua ocorrência. 
Seu único efeito é de o agravar e perpetuar a desigualdade e a injustiça social, 
pois obriga as mulheres mais vulnerabilizadas, mais pobres, jovens, negras 
e indígenas a recorrer a abortos em condições inseguras, submetendo-as ao 
medo, ao aumento do risco de morte materna e de serem presas. O aborto está 
entre as principais causas de mortalidade materna. É um caso de mistanásia, 
da morte por negligência do Estado, ou, como definiu o bioeticista Giovanni 
Berlinguer, de cacotanásia, que são as mortes previsíveis e evitáveis. A falha na 
tentativa de aborto realizada em condições inseguras aumenta o risco de morte 
em 140 vezes. A cada 28 internações em decorrência da falha da tentativa de 
aborto, uma mulher morre. Foram 432 mulheres mortas entre 2012 e 2022. Em 
condições seguras e legais, quase todas essas meninas e mulheres poderiam 
estar vivas. O Brasil está entre os 25% das nações do mundo com legislações 
mais restritivas em relação à interrupção da gravidez. Essa é a nossa realidade. 
“E Se Fosse Você?” Todo mundo ama alguém que já fez um aborto. Pode ter 
sido com sua mãe, tia ou avó. Pode estar sendo com sua irmã ou amiga. Poderá 
acontecer com sua filha ou neta. Uma realidade que não pode ser silenciada, 
porque é gritante. Uma realidade que não pode ser oculta, porque é devastadora. 
Uma realidade que não pode ser invisibilizada, porque é intolerável. Uma 



102

realidade que não pode ser negligenciada, porque é desumanizadora. Uma 
realidade que não pode “suportar mais um pouquinho”; não pode suportar 
nada mais, porque é cruel. Uma realidade que não pode ser aceita, porque 
é injusta. Uma realidade que demanda mobilização social: “Nenhuma a 
menos”; “Nem presa, nem morta”; “Criança não é mãe. Estuprador não é 
pai.” Uma realidade que demanda uma política integrada de justiça social e 
reprodutiva. Desde a educação sexual abrangente até a descriminalização do 
aborto. Nas palavras da então Ministra do Supremo Tribunal Federal (STF), 
Rosa Weber, “nós mulheres não tivemos como expressar nossa voz na arena 
democrática. Fomos silenciadas. Não tivemos como participar ativamente da 
deliberação sobre questão que nos é particular, que diz respeito ao fato comum 
da vida reprodutiva da mulher”. “E Se Fosse Você?” é o nome da exposição 
artístico-bioética realizada pelo NUPEBISC, o Núcleo de Pesquisas em 
Extensão em Bioética e Saúde Coletiva, do qual participo, no Programa de 
Pós-Graduação em Saúde Coletiva da Universidade Federal de Santa Catarina. 
As obras (apresentadas visualmente durante a leitura do parágrafo acima) 
são do jornalista publicitário e artista plástico Nelson Baibich e podem ser 
vistas no perfil de Instagram @nupebisc. Eu sou Mirelle Finkler, professora e 
pesquisadora da UFSC e membro da atual Diretoria da Sociedade Brasileira de 
Bioética (SBB). E este é mais um episódio do Diálogos em Saúde Coletiva, um 
projeto de extensão da Escola de Saúde Coletiva em parceria com o NUPEBISC 
e com a Rede UNIDA. Para tratar do tema de hoje, temos a honra e a satisfação 
de contarmos com dois profissionais de grande destaque no cenário nacional, 
que se empenham cotidianamente na defesa dos Direitos Humanos e, mais 
particularmente, que advogam a proteção e o cuidado com a dignidade, a 
vida e a saúde de meninas e mulheres. Duas pessoas premiadas, reconhecidas, 
corajosas e inspiradoras, com as quais temos muito a aprender e que, desde 
já, agradecemos por terem aceitado o nosso convite de imediato, mesmo com 
agendas tão apertadas. Elda Coelho de Azevedo Bussinguer é graduada em 
Enfermagem e em Direito. Mestre em Direitos e Garantias Fundamentais, 



103

Doutora em Bioética, livre docente pela Universidade do Rio de Janeiro, com 
pós-doutorado em Saúde Coletiva. É professora aposentada da Universidade 
Federal do Espírito Santo e coordenadora do Programa de Pós-Graduação em 
Direito da FDV, Faculdade de Direito de Vitória. Entre muitas outras funções, 
é também a nossa presidenta em segundo mandato na Sociedade Brasileira de 
Bioética. Olímpio Barbosa de Moraes Filho é graduado em Medicina, Mestre 
Doutor em Tocoginecologia. É professor adjunto de Obstetrícia e Ginecologia 
da Faculdade de Ciências Médicas, da Universidade de Pernambuco e diretor 
médico do Centro Integrado de Saúde Amaury de Medeiros (CISAM). Em 
uma larga trajetória de atuação em entidades médicas como a Federação 
Brasileira das Associações de Ginecologia e Obstetrícia, onde foi presidente da 
Comissão de Abortamento, Parto e Puerpério, destaco sua atuação na Câmara 
Técnica de Ginecologia e Obstetrícia do Conselho Federal de Medicina (CFM), 
no Comitê de Morte Materna do Estado de Pernambuco, onde foi também 
coordenador da Saúde da Mulher, da Secretaria Estadual de Saúde e, ainda, 
sua atuação como membro do Comitê sobre Aspectos Éticos em Reprodução 
Humana na Federação Internacional de Ginecologia e Obstetrícia (FIGO). 
Professor Olímpio e Professora Elda, sejam muito bem-vindos. Eu gostaria de 
iniciar esse debate sobre os desafios emergentes e os problemas persistentes 
sobre o aborto legal no Brasil perguntando a você, Professor Olímpio, quais 
seriam esses problemas persistentes sobre a sua perspectiva de profissional 
de saúde, especialista na área e gestor de serviços de saúde à mulher. E, na 
sequência, gostaria de ouvir a Professora Elda sobre a sua percepção sobre os 
desafios emergentes relacionados ao aborto, especialmente como bioeticista e 
profissional do Direito. 

Olímpio Barbosa de Moraes Filho: Boa tarde, Elda, Mirelle. 
Obrigado pelo convite. E parabéns pela sua introdução, pelos esclarecimentos 
da importância do tema, muito impactante o que você mostrou, muito bom 
mesmo. Fazia tempo que eu não via uma coordenação tão enxuta e tão forte 



104

assim, passando toda a ideia do problema. Bom, o aborto em medicina… é difícil 
na sociedade esse tema, porque mexe com outros valores além da ciência. Na 
medicina, quando você vai tratar uma doença, não tem esse questionamento 
filosófico, ético, religioso e moral que tem o aborto. É sempre a questão “são 
duas vidas” e aí, o que nos cabe como médicos, e nosso juramento de sempre 
ser a favor da vida? Mas isso não pode ser cartesiano, porque no aborto, você 
tem de agir de acordo com os postulados da medicina, dos princípios bioéticos 
e da ciência. Então, a gente que é médico, vai fazer o possível para, de forma 
racional, baseado na evidência, dar o melhor para a sociedade, nesse caso, para 
o seu paciente, causando o menor dano possível. É a redução de danos. Então, 
na situação do aborto, quando inseguro ou provocado, é sempre resultante 
de uma gravidez indesejada... Todos nós queríamos viver num mundo em 
que não houvesse mazelas, não houvesse problemas, e que todas as mulheres 
engravidassem desejando a gravidez, que não houvesse violência contra a 
mulher, que não houvesse estupro, que não houvesse malformações graves ou 
que não houvesse doenças que colocassem em risco a vida da gestante. Tem 
duas maneiras de enfrentar esse problema: ou através de crenças e preconceitos 
ou à luz da ciência. E, à luz da ciência, o aborto é um problema de saúde pública 
e não é criminalizando a mulher que minoramos este problema. É isso que a 
Organização Mundial de Saúde (OMS) referenda e que a FIGO, que tem filiais 
- que são as federadas dos 188 países - também recomendam. Então, não é 
questão de dizer assim “não, eu sou a favor ou eu quero que abortem”. Não é 
isso. A gente quer ajudar a mulher a que não aborte e fazer o melhor possível 
para a sua saúde e para diminuir o número de abortos. E para conseguir esse 
objetivo de forma mais ampla, isso passa pela descriminalização do aborto. 
Mas esse tema, na saúde e no jurídico, é talvez o que mais sofra influência de 
crenças, preconceitos, valores morais e religiosos. Então, prejudica o avanço. É 
muito mais fácil fazer ações de saúde para diminuir, por exemplo, a diabetes na 
gravidez, para diminuir as complicações e morte por síndromes hipertensivas 
na gravidez, do que o assunto aborto. Então, como você falou, se a gente 



105

tratasse pela razão, pelo que recomenda a ciência, a gente estaria salvando a 
vida de meninas e mulheres jovens que morrem de uma causa completamente 
evitável que são as complicações do aborto inseguro. E a gente sabe o que tem 
de fazer, mas não fazemos. E isso angustia, porque essas meninas e mulheres 
mortas, poderiam ser salvas. E por questão de crença, de ignorância, é que 
esse assunto não é tratado à luz da ciência, com razoabilidade. Eu não estou 
dizendo aqui que o aborto não é pecado de acordo com fé cristã, mas não é 
transformando a mulher em criminosa, e puni-la com prisão, perda da sua 
saúde e algumas vezes da própria vida que diminuiremos o problema. Se o 
próprio Cristo, quando esteve à frente de uma mulher que tinha praticado 
o pecado do adultério, ele intercedeu e evitou que ela fosse condenada ao 
apedrejamento, quem somos nós para condenar a mulher, muitas vezes, à 
morte. Por isso e por tantos outros exemplos, Cristo foi um revolucionário. 
Ele foi um grande humanista e tratou as mulheres com dignidade e amor. E 
como um grande feminista que foi, ele estaria do nosso lado. Deus nos deu 
inteligência e livre arbítrio para usar o conhecimento científico para diminuir 
o sofrimento humano. E as mulheres são seres humanos.  Mas é triste ver 
esse assunto ser tratado com tanto ódio contra as mulheres e tão longe da 
luz da ciência, através de um viés negacionista sem comparativos com outros 
problemas de saúde pública. Vamos falar mais sobre isso. Eu vou dizendo logo 
que eu não sou pessimista. Eu sempre sou otimista. Eu já tenho 63 anos, sou 
cisgênero, aqui no Brasil eu sou considerado branco e sou o pai de três filhos, 
todos já adultos. Casado há 35 anos. Criado numa família católica e educado 
em escola católica. Mas entendo as diferenças do papel da religião e da ciência. 
Então acho que isso é suficiente para introduzir a gente numa boa conversa.

Elda Coelho de Azevedo Bussinguer:  Inicialmente, eu queria 
dizer que é muito bom estar com pessoas com as quais nós compartilhamos 
valores, compartilhamos crenças e compartilhamos a ciência. Acho que, 
independentemente da fé, nós compartilhamos valores, perspectiva ética acerca 



106

do tema que nós vamos e estamos debatendo nesse momento. Então, estar 
com a Mirelle, estar com o Olímpio, significa que nós estamos caminhando, a 
partir de uma mesma perspectiva. Não a partir de uma mesma caixinha, mas 
a partir de uma mesma perspectiva teórica, de uma perspectiva metodológica. 
Acho que é importante dizer isso. Eu sou uma mulher, um pouquinho mais de 
meia idade, tenho 66 anos, também sou uma mulher de pele branca, cabelos 
pretos curtos e estou trajando uma camisa preta com uma faixa verde falando 
acerca da minha esperança com relação a esse tema, com relação à minha 
esperança de que haverá um dia em que a igualdade não será formal, mas 
será substancial. Em que o Direito deixe de ser positivado para que o direito 
seja substantivado. Então, eu começo, sou cisgênera, também, como disse, sou 
casada com o mesmo homem há quarenta e tantos anos, tenho uma filha e 
dois netos. E me solidarizo com todas as mulheres que vivem o medo como 
condição inerente ao seu gênero. Mulheres que vivem o medo como condição 
de existência. Mulheres que têm medo do estupro, mulheres que têm medo da 
violência, mulheres que têm medo de serem taxadas de bruxas, mulheres que 
têm medo de serem criminalizadas, violentadas cotidianamente pelas múltiplas 
violências que nos atacam. E a criminalização do aborto é uma violência 
contra as mulheres. Este é um problema que as mulheres enfrentam e é um 
problema que sensibiliza pouquíssimos homens. E é preciso que se diga isso. E 
eu queria começar dizendo que nós estamos aqui num debate de ciência, ainda 
que a fé seja um elemento que orbita a ciência com relação ao aborto o tempo 
todo. Mas nós vivemos aqui a questão da ciência pós-moderna. Nós estamos 
aqui discutindo, tendo como base a ciência moderna, mas compreendendo 
que a ciência pós-moderna é uma ciência que traz o caráter da subjetividade 
e da humanização da ciência. É isso que nós fazemos hoje. A pergunta que 
nos foi feita, sobre quais são esses problemas persistentes que envolvem, que 
orbitam o aborto e quais são os problemas emergentes que orbitam o aborto. 
Eu diria que o problema persistente é o patriarcado. E o problema emergente 
é a ascensão da extrema direita e a possibilidade concreta que a teocracia vá 



107

se implantando, na medida em que a democracia é sistematicamente atacada 
e nós não partimos para a sua defesa. O problema do aborto é um problema 
que nós precisamos enfrentar na perspectiva ético-jurídica e religiosa. Não há 
como pensar este problema sob uma perspectiva jurídica, porque no campo 
jurídico nós alcançamos o que deveríamos alcançar. Nesse sentido, do ponto 
de vista formal, nós temos positivado no nosso ordenamento jurídico o direito 
à vida, o direito à saúde e o direito das mulheres a terem acesso a um avanço 
nos casos, nas hipóteses legais. Ainda há a avançar. E creio que essa luta as 
mulheres incitarão. Porque ainda que o conservadorismo seja forte e venha 
se fortalecendo no mundo, a hipocrisia que está no entorno desta condição 
vem sendo desvelada, vem sendo tirado o véu desta situação, haja visto, por 
exemplo, a situação que vemos hoje das inúmeras condições de violência contra 
as mulheres, violência sexual contra as mulheres praticada pelos homens 
públicos que defendem a criminalização do aborto. Então, eu vejo como um 
problema emergente o problema da ascensão da extrema-direita, que convida 
homens religiosos e não religiosos, políticos, que a partir de Constantino, 
entenderam que era preciso construir um império político religioso e que esse 
império político religioso está posto aí como um projeto, como uma imagem- 
objetivo da maioria dos nossos políticos. Ainda que a base deles seja a base 
dos interesses econômicos, eles trabalham o interesse econômico a partir do 
controle dos corpos das mulheres. Essa é a minha perspectiva. É claro que 
eu poderia levantar aqui, tirar da cartola ou tirar dos dados n problemas 
emergentes que orbitam essa questão. Mas acho que este é um problema que 
nós precisamos enfrentar. A academia precisa olhar com o olhar da ciência, 
para o mundo e os movimentos sociológicos de ascensão religiosa a partir da 
extrema-direita.

M: Obrigada, Elda. Os estudos têm nos mostrado que é isso, que 
o problema persistente é o patriarcado e que o problema emergente é a 
ascensão da extrema-direita e que tudo isso se inter-relaciona. O Professor 



108

Olímpio nos dando esse depoimento de como é difícil trabalhar no real 
da vida, no concreto frente a tudo isso, me faz pensar um pouco na fala 
daquela filósofa bioeticista Adela Cortina, que diz que numa sociedade que 
é plural, moralmente plural, a única ética possível é uma ética civil, na qual 
se defendam valores compartilhados em comum. Não podemos tomar éticas 
religiosas como condutoras da vida comum, da vida civil. Então acho que esse 
problema, essa mistura de política com religião, é um problema persistente e 
parece que também é um problema emergente. Bem, eu trouxe aqui alguns 
dados coletados na pesquisa da Tese de Doutorado da Marina Jacobs, que foi 
realizada aqui no nosso Programa de Pós-Graduação em Saúde Coletiva, em 
que ela constatou que dos 290 estabelecimentos com oferta de aborto previsto 
em lei em 2019 se distribuem apenas 3,6% dos municípios brasileiros. São 
municípios com IDH alto ou muito alto e com mais de 100 mil habitantes, 
majoritariamente na região Sudeste. Com essa má distribuição de serviços, 
calcula-se que cerca quase 60% das mulheres idade fértil vivem em municípios 
em que o aborto previsto em lei não é ofertado. Além do difícil acesso aos 
serviços, há também difícil acesso à informação sobre eles. Apenas duas das 
27 unidades federativas disponibilizavam nos sites dos seus órgãos de saúde 
a lista dos estabelecimentos com oferta de aborto previsto em lei. Das 26 
capitais de estado, apenas seis ofereciam a informação. Assim, supondo que a 
necessidade de aborto previsto em lei fosse a mesma em todos os municípios, 
aproximadamente quatro a cada cinco mulheres que precisam de um aborto 
previsto em lei e vivem em municípios que não o ofertam, deixam de acessar 
o serviço. Ou seja, só uma de cada cinco consegue acesso a esse direito. Em 
2019, estimou-se que 1.570 interrupções de gestação podem ter deixado de 
ser realizadas em municípios que não ofertavam procedimento, o equivalente 
a 46% da necessidade total do país, não sendo atendida por escassez de oferta. 
Professora Elda, como podemos compreender essa escassez da informação 
e da própria oferta do Serviço de Interrupção Legal da Gravidez? Com que 
tipo de entrave estamos lidando? Que ações devem ser tomadas no âmbito 



109

das políticas públicas para alteração deste cenário? E Professor Olímpio, 
para além das dificuldades de localizar e acessar os serviços de aborto legal, 
que outras dificuldades estas meninas e mulheres podem encontrar quando 
estão sendo atendidas pela equipe multiprofissional dos serviços de referência 
para interrupção de gravidez nos casos previstos em lei ou em outros 
estabelecimentos com oferta da interrupção legal da gravidez?

E: Acho que quanto à primeira questão, a política pública ela depende 
dos atores de políticas públicas. Quem são aqueles que nós chamamos de 
atores de políticas públicas? São aqueles que a formulam e a executam. A 
política pública, tanto a sua formulação, quanto a sua execução, quanto o 
julgamento de sua execução estão em mãos de homens e sempre estiveram. O 
Legislativo é masculino, o Executivo é masculino e o Judiciário é masculino. 
Ora, na realidade o poder é masculino e o poder religioso é masculino. Então 
assim, quem é que manda na política pública? São os homens que mandam 
na política pública e enquanto os homens mandarem na política pública, nós 
teremos número insuficiente de serviços de abortamento legal. Enquanto nós 
tivermos os homens comandando o Executivo, nós teremos isso acontecendo. 
Enquanto nós tivermos mulheres solitárias no cargo de ministras da saúde, nós 
teremos mulheres tendo que recuar de uma ação potente de enfrentamento ao 
aborto, porque o centrão ou os homens que comandam a política fazem com 
que elas tenham que recuar em nome da governabilidade. Então, acho que 
a governabilidade é um problema da questão da insuficiência. Nós estamos 
perguntando sobre a informação. Mas a informação é comandada por quem 
detém o poder. Quem detém o poder define a informação. Então, os donos 
da informação também são homens comprometidos com uma dependência 
econômica, social e de valores, baseados numa sociedade, como a do Brasil, 
religiosa. Porque a Igreja Católica, com raras exceções, comandou a política. 
Eu falo isso com muito pudor. Essa semana ganhei um prêmio com o nome 
de Prêmio de Direitos Humanos, de Dom Luiz, que era um bispo importante 



110

na defesa das mulheres, na defesa do meio ambiente, absolutamente contrário 
ao que eu estou dizendo. Então, não há incoerência na minha fala. Há o 
seguinte, majoritariamente, a Igreja Católica é uma igreja de matriz patriarcal. 
O cristianismo em si não é patriarcal. Tanto que eu não vejo incompatibilidade 
entre a fé cristã estabelecida no texto bíblico e o aborto. Não vejo. Para mim, não 
há incompatibilidade. Não há na perspectiva bíblica até que a igreja se instala 
como instituição. Enquanto ela é algo livre, as mulheres são juízas, comandam 
os processos de trabalho... Na medida em que isso se institucionaliza - o 
patriarcado se institucionaliza dentro da instituição religiosa - as mulheres 
são afastadas. Então, voltando, enquanto os donos do poder da informação, 
do poder político, do poder religioso e do poder judicial forem homens, 
nós teremos insuficiência de serviços que possam cuidar das mulheres. Por 
quê? Porque a tônica do patriarcado é o controle dos corpos das mulheres. 
Como você controla os corpos das mulheres? A sexualidade das mulheres 
é controlada, mas a sexualidade dos homens não é controlada. O aborto 
no sentido hermenêutico, distorcido e hipócrita, é uma hermenêutica toda 
talhada para colocar as mulheres no “seu lugar”, ou seja, não no lugar delas, 
mas no lugar que os homens desejam que elas estejam: controladas, submissas, 
silenciadas, a serviço do prazer masculino e a serviço econômico.

O: Bom, estou impactado pela fala da Elda. Vou passar para a área 
de saúde... No estado de São Paulo tem municípios com mais tomógrafos - 
tomógrafos que podem ultrapassar  R$ 1 milhão - do que municípios com 
serviço de abortamento previsto em lei que em todo o Brasil, que não custa 
nada, não necessita de insumos ou equipamento médicos caros.  O aborto 
previsto em lei poderia ser feito em qualquer município, desde que tenha 
medicação e que tenha médico sensibilizado com a causa. Infelizmente, 
como já foi dito, a tese de doutorado da Marina Jacobs mostra que apenas 
3,6% dos municípios brasileiros oferece abortamento previsto em lei. Então, 
de cada cinco mulheres estupradas, grávidas, que precisam do serviço, quatro 



111

moram em algum município que não tem este tipo de serviço. E muitas vezes 
precisam viajar, centenas ou milhares de quilômetros. Há outras barreiras 
que são colocadas, além da distância a ser percorrida. Uma delas é o acesso à 
informação, porque para ter acesso a um direito, qualquer direito, incluindo 
o direito à saúde, precisa de informação. E as pessoas mais vulneráveis não 
têm acesso a essa informação. Elas não sabem muitas vezes o que é um 
estupro ou não sabem os seus direitos. Se essa informação é negada, como 
ela vai reivindicar o que não sabe? Outra barreira, surge quando ela solicita 
o direito ao aborto previsto em lei, aí passa a ser negada a informação sobre 
onde conseguir essa assistência, como chegar até esse local, como ter acesso 
a transporte para viajar, muitas vezes grandes distâncias. Algumas vezes, 
nos casos de crianças e adolescentes, estas barreiras acontecem no próprio 
Conselho Tutelar, que muitas vezes estão instrumentalizados para desrespeitar 
o próprio Estatuto da Criança e Adolescente (ECA) e o substituindo por ações 
com vieses religiosos e contra os direitos reprodutivos. A principal causa de 
morte de meninas e adolescentes no Brasil não é câncer, não é cardiopatia, 
não é diabetes. São os diversos tipos de violências a que elas estão expostas, 
principalmente sexual. Crianças que não têm onde pedir socorro, não têm para 
onde ir. Como já foi dito brilhantemente na introdução da nossa conversa pela 
Professora Mirelle Finkler, estamos falando de mistanásia, ou seja, centenas de 
mortes que poderiam ter sido evitadas, mortes essas resultantes da maldade 
humana. O interessante é que essas ideologias políticas de maldade contra as 
mulheres, estão presentes na gestão da saúde de estados e municípios. Estão 
mais presentes, hoje em dia, em outras regiões do Brasil do que no Nordeste. 
Isso ficou bastante evidente no combate à pandemia de covid-19, em que 
relativamente, o Nordeste apresentou melhores resultados, principalmente em 
relação à morte materna, do que outras regiões do Brasil. 

M: São análises muito lúcidas as que vocês trazem. Pegando um gancho, 
Professor Olímpio, na questão do Sul e do Nordeste, passo para uma outra 



112

questão que é a do Conselho Federal de Medicina que foi uma nova gestão 
eleita bem recentemente após uma eleição aí que foi marcada por polarização 
e que teve um resultado favorável ao conservadorismo e ao negacionismo. Mas 
em Pernambuco e na Paraíba houve uma diferença importante nesse resultado. 
Então realmente o Nordeste sempre causando admiração desde a pandemia, 
enfim por muitas outras razões também. Há realmente alguma coisa muito 
diferente acontecendo aqui no Sul. A gente tem identificado de perto quais são 
os motivos dessas questões nos últimos anos. As células nazistas aumentaram 
300% em Santa Catarina... São questões coerentes que caminham juntas, a 
gente está vendo isso acontecer e é bastante assustador. Bem, em relação a 
questão do CFM, que eu queria trazer para o debate, meses antes dessa eleição, 
o Conselho emitiu uma norma tentando dificultar ainda mais o acesso ao 
aborto legal, proibindo médicos de realizarem a assistolia fetal, procedimento 
esse que evita o nascimento de um feto com sinais de vida, em caso de aborto 
com mais de 22 semanas de gestação, e que é o recomendado pela Organização 
Mundial de Saúde. Como é ser médico, Professor Olímpio, e gestor de um 
serviço de abortamento legal nesse contexto? E o que podemos esperar dessa 
próxima gestão do Conselho em termos de impacto na questão do aborto? E 
aproveitando, Professora Elda, a Resolução do Conselho impedindo a assistolia 
fetal parece ter sido o prenúncio do Projeto de Lei nº 1.904 de 2024 que quer 
equiparar o aborto acima de 22 semanas ao homicídio em uma provável 
manobra legislativa e de disputa de forças em ano eleitoral. Além disso, tivemos 
notícias de que o Conselho Regional de Medicina de São Paulo (CREMESP) 
perseguiu médicos que estavam cumprindo a lei, realizando aborto legal 
acima de 22 semanas. Bom, como podemos entender essas articulações entre 
corporação médica e legislativo? Na verdade, para além disso, há outras 
articulações, mas especificamente essas duas que nos últimos meses, junho 
e julho (2024), a gente viu aí pegando fogo no nosso cenário nacional. O que 
isso significa para a garantia do acesso ao aborto legal no Brasil? E ainda sobre 
o CFM, parece que ele tem, nós que estudamos bioética, parece que eles têm 



113

justificado muito da sua atuação, mais notadamente a partir da pandemia, com 
o princípio da autonomia, mas é sempre sobre autonomia médica que o CFM se 
refere, nunca autonomia da mulher ou da pessoa sob cuidado. Essa autonomia 
médica que pode ir contra todos os princípios bioéticos não deveria ter um 
limite, professora?

O: O nosso Código de Ética é muito claro quando afirma que compete 
ao médico aprimorar continuamente seus conhecimentos e usar o melhor do 
progresso científico em benefício do paciente e da sociedade. E que o trabalho 
do médico não pode ser explorado por terceiros com objetivos de finalidade 
política ou religiosa. Infelizmente o que temos assistido há alguns anos é um 
CFM que faz exatamente o contrário quando se coloca contra o progresso 
científico e quando trabalha num projeto político partidário e religioso na defesa 
do negacionismo da extrema-direita.  Foi isso que vimos, como tantas outras 
vezes, quando fizeram uma resolução do Conselho impedindo a assistolia fetal 
e depois apoiaram a PL 1.904 de 2024 que queria equiparar o aborto acima de 
22 semanas ao homicídio. O CFM é uma autarquia do Estado Brasileiro que 
deveria trabalhar para proteger a medicina e a sociedade. Na questão do aborto, 
eles colocam a vida e a saúde das mulheres em risco. É evidente como eles tratam 
o assunto, negando as evidências científicas referendadas pela Organização 
Mundial da Saúde (OMS), pela FIGO e FEBRASGO. Esta já tinha se colocado 
contra este PL. Em seguida, a FIGO fez uma nota de repúdio afirmando que o 
CFM tinha sido antiético ao dar apoio ao PL 1.904 de 2024. Este negacionismo 
do CFM, não se restringe aos direitos reprodutivos, mas também foi presente 
quando ocorreu seu alinhamento político-partidário com o governo federal 
na defesa de medicações ineficazes na prevenção e tratamento da covid-19. 
Nos EUA, dois médicos perderam seu direito de exercer a medicina por 
divulgarem fake news e pela prescrição de medicamentos ineficazes contra 
covid-19. Aqui no Brasil, ao contrário, esses médicos são protegidos e muitas 
vezes se tornaram conselheiros do próprio CFM. Em resposta à pergunta 



114

como é ser médico, professor e diretor médico de um serviço de abortamento 
legal nesse contexto, respondo que já foi pior quando, no governo passado, o 
Ministério da Saúde e o do Direitos Humanos eram bastante ativos contra os 
direitos reprodutivos. Com todas as dificuldades, os números do Ministério da 
Saúde mostram que, em 2018, foram realizados 1570 abortos previstos em lei 
e, em 2023, este número subiu para 2687, um aumento de 71%. No entanto, 
este número ainda é muito abaixo.  Quando cruzamos os números divulgados 
pelo Ministérios da Saúde e pelo Anuário de Segurança Pública, concluímos 
que apenas 6 a 8% das mulheres que engravidam devido à violência sexual 
conseguem ter acesso ao aborto previsto em lei.

E: Professor Olímpio, eu queria dizer ao senhor que ouvir o senhor é 
alimentar o espírito, alimentar a esperança. Porque há um sentimento tão grande 
de que o Conselho Federal de Medicina está adoecido e ele está... Desculpa, ia 
usar uma expressão forte, mas prefiro não usar. Está profundamente adoecido 
como instituição. Porque é uma das instituições mais importantes para o 
Estado Democrático de Direito, uma das instituições mais importantes para a 
questão da ciência e hoje é uma instituição que rompeu com os pressupostos 
metodológicos da ciência moderna. Rompeu com Hipócrates, rompeu com 
a ciência experimental, rompeu com Descartes, com Newton, com Galileu, 
com todos os grandes teóricos da ciência moderna, com Bacon, com todos 
os médicos que construíram esse belo desenvolvimento da ciência que nós 
tivemos, das ciências naturais, que nós tivemos e que precisamos valorizar e, 
ao mesmo tempo, não romperam com isso para assumir uma ciência mais 
humanizada, pós-moderna como eu falei no início. Assumiram um lugar de 
não ciência. Não é só negar a ciência, é desconstruir a ciência. O senhor citou 
a enquete que foi feita pelo Conselho Federal de Medicina sobre a vacina. Nós 
que somos... eu sou professora de metodologia. Eu trabalho com a questão 
metodológica, tanto qualitativa quanto quantitativa. Então imaginar que o 
Conselho Federal de Medicina imaginou, pudesse imaginar construir uma 



115

pesquisa que fosse validada do ponto de vista de chegar a uma universalidade, a 
uma verdade universal... Ele negou todos os possíveis caminhos metodológicos 
e técnicos que a ciência nos ofertou. Então acho que o Conselho Federal de 
Medicina está vivendo um drama, ou pelo menos nós, sociedade, olhamos 
para o Conselho Federal de Medicina como nós estávamos lá na Revolução 
Francesa, olhando para o império francês. Agora eu queria pegar duas questões 
que foram trazidas aqui: a primeira é que o Conselho Federal de Medicina, 
quando ele valida um projeto político anticiência, negacionista, ele não está 
validando um projeto político anticiência, ele está validando e fazendo uma 
opção por um mercado. O que na realidade o Conselho Federal de Medicina 
fez é abrir mão de uma medicina possível de comprometer-se com a saúde, 
com a saúde coletiva, com a saúde individual, para comprometer-se com um 
projeto político de expropriação do Estado a partir de todas as suas nuances, 
de todas as suas condições. E nesse sentido, o senhor traz a questão, eu achei 
ótimo o exemplo da tomografia. Nós temos centenas de tomógrafos espalhados 
por São Paulo, pelo Brasil inteiro, mas nós não validamos cuidados que são 
baixos do ponto de vista de tecnologias simplificadas. Uma medicina barata e 
uma medicina não custosa, barata e uma medicina rápida, de resolução muito 
rápida, mas nós queremos neste processo de medicalização de tecnificação 
da Medicina, nós transformamos a Medicina em uma saúde que não é um 
direito, mas uma saúde que é mercadoria. Acho que o Conselho Federal de 
Medicina fez uma opção por uma saúde anticonstitucional, anti o que nós 
aprovamos na constituinte. Saúde é uma mercadoria para o Conselho Federal 
de Medicina. Tem muitos tomógrafos porque os pais que pagaram 7, 8, 9, 10 
mil reais durante seis anos para que seus filhos fizessem cursos de medicina 12 
mil reais em instituições privadas pudessem agora ver o resultado. Eles jamais 
aceitarão que seus filhos estejam vinculados a qualquer serviço de atenção à 
saúde coletiva. É incompatível pensar que esse pai que pagou 12 mil durante 
seis anos para que seu filho fizesse um curso de Medicina, investisse nisso, 
esse menino agora fosse autorizado familiarmente para que ele pudesse ir fazer 



116

atenção às pessoas nos cuidados da Atenção Primária à Saúde. O Conselho 
Federal fez opção por uma saúde que é mercadoria e não por uma saúde que é 
direito. E a outra questão que eu queria dizer é que do ponto de vista da opção 
que o Conselho Federal de Medicina fez com o PL, com toda a sua validação 
pela hidroxicloroquina e ivermectina, mas especialmente do ponto de vista de 
todas as suas estratégias antiaborto, que para a sociedade em geral estão ligadas 
a valores religiosos e espirituais, equivocadamente, mas o Conselho Federal de 
Medicina não se equivocou. Ele não fez uma opção religiosa, nem uma opção 
conservadora. Ele fez uma opção preferencial pela riqueza. Então criminalizar 
o aborto é criminalizar a pobreza, porque são mulheres pobres, são mulheres 
altamente vulneráveis e vulnerabilizadas que são... E a bioética trabalha com 
essa questão fundamentalmente, enfrenta esse problema e a bioética enfrenta 
uma questão da autonomia: o paternalismo médico defende uma juridicidade 
da autonomia médica que não existe para o Direito. Nem este direito capturado 
pelo poder masculino. Não, o Direito não valida a autonomia absoluta. Não há 
direito absoluto no Brasil. Nenhum direito é absoluto. Nem a vida é um direito 
absoluto. Então do ponto de vista da hermenêutica jurídica, não há que se 
falar em autonomia absoluta de nenhum profissional. E a bioética enfrenta 
o problema do paternalismo médico, mas um paternalismo sem o amor 
paternal que deveria ser trabalhado. Então o Conselho Federal de Medicina 
está adoecido e nossa sociedade está adoecida, na medida em que depende 
de profissionais adoecidos, capturados pelo mercado para ter saúde como um 
direito, um direito de cidadania.

O: Eu me esqueci de falar que no próprio Código de Ética Médica 
aprovado em 2019, reforçando os pontos levantados pela professora Elda, onde 
diz que a objeção de consciência é um direito médico, mas que ele não é absoluto. 
Esse direito à objeção de consciência é proibido quando não há outro médico; 
quando aquela objeção pode causar um dano ao paciente; e quando há risco 
de morte. Outra questão, é que no Brasil, infelizmente, o aborto previsto em lei 



117

não é só negado nos casos violência sexual. O aborto é também negado quando 
há risco de morte.  Em torno de 30% das mortes maternas que morrem no 
Brasil são por motivo de complicações de doenças pré-existentes. São mulheres 
cardiopatas, por exemplo, que têm um risco aumentado dezenas ou centenas 
de vezes maior de morte materna, e muitas vezes a interrupção da gravidez só 
é realizada quando a gestante já se encontra em situações de irreversibilidade 
do quadro. Não deveria ser assim! No início da gravidez, quando já se tem 
ciência de uma morbidade materna grave, e que esta morbidade com avançar da 
gravidez colocará a vida da gestante em risco, o aborto já deveria ser oferecido. 
Dessa maneira, muitas vidas maternas seriam salvas. Recentemente, num 
trabalho belíssimo da Comissão de Residência Médica, a FEBRASGO elaborou 
as EPAs (Entrustable Professional Activities) que são diretrizes de competências 
que médicos são obrigados a aprender realizar de forma segura para obter o 
título de especialista em Ginecologia e Obstetrícia. São 21 EPAs, que vão desde 
a ginecologia infanto-puberal até o climatério, passando pelo pré-natal, parto 
e puerpério, passando por todas doenças e intercorrências da vida reprodutiva 
feminina. E a 21ª EPA trata da assistência à vítima de violência e ao aborto 
previsto em lei. Ele tem que treinar e aprender todas as EPAs para obter o título 
de especialista em Ginecologia e Obstetrícia. 

M: Perfeito, Professor Olímpio. Com essa questão da formação eu 
aproveito para te perguntar como os cursos de Medicina tem desenvolvido a 
temática do aborto na formação dos estudantes de graduação na residência? Se 
para além do aprendizado técnico está presente essa abordagem ética, bioética, 
uma abordagem de gênero, de direitos sexuais reprodutivos? Que desafios que 
se encontram nesse âmbito da formação e da educação permanente?

O: Na Universidade de Pernambuco (UPE), temos um exemplo 
que deveria ser replicado em outros cursos de Medicina. Trata-se do eixo 
humanístico, resultado de uma reforma curricular que aconteceu há pouco 



118

mais de duas décadas. Este eixo humanístico permeia todo o curso de Medicina, 
trazendo para o curso os temas de saúde, mas com viés de um olhar social e 
humanístico. Através desse eixo humanístico, os alunos do sexto período do 
curso de Medicina participam de reflexões e discussões sobre aspectos dos 
direitos civis, sociais, sexuais e reprodutivos das pessoas usuárias do sistema 
de saúde. Junto a isso, busca-se a discussão e o reconhecimento do contexto 
de violências e desigualdades infligidas às parcelas da população e o prejuízo 
que isso impõe à saúde. Além do papel do sistema de saúde no acolhimento, 
cuidado e acompanhamento desses indivíduos. Espera-se que o módulo, como 
parte do eixo humanístico, desenvolva nos alunos atitudes que os ajudarão 
a fundamentar sua prática médica e sua abordagem no atendimento de 
tantas pessoas com suas especificidades de uma forma acolhedora, reflexiva 
e proativa, demonstrando que o ato médico deva ser aplicado de acordo com 
os postulados da Medicina e seus princípios bioéticos; e não de acordo com 
crenças religiosas ou negacionistas. Sem dúvida que se essa prática fosse 
replicada em outras faculdades de Medicina, seria uma ação importante 
para uma melhor formação de um médico ético e humanista. Em relação a 
nossa especialidade, vejo a FEBRASGO desempenhando um importante 
papel na defesa do Direitos Reprodutivos através da sua Comissão Nacional 
Especializada de Violência Sexual e Interrupção Gestacional Prevista em Lei. 
Sempre atenta, dando suporte técnico aos serviços de abortos previsto em 
lei no Brasil, publicações de artigos e posicionamentos, e sempre levando o 
tema para os nossos eventos científicos. Também não podemos esquecer do 
trabalho exercido pela nossa Comissão de Residência Médica que coloca como 
obrigatório na formação da nossa especialidade, a assistência à mulher vítima 
de violência e aborto previsto em lei.

E: Achei ótimo professor, gostei muito. Só lembrando que crença é 
dogma e ciência é episteme. É diferente. A ciência não aceita dogmas. O Direito, 
às vezes a gente fala dogmática jurídica... Tenho muita pena, porque a ciência 



119

do direito ela pode buscar a norma geral e abstrata, mas uma norma que seja 
fundamentada numa episteme jurídica, então acho que nós temos que pensar 
essa diferença. Por isso gostei muito da sua fala: crença é dogma, dogma é uma 
verdade que não tem como refutar, que não é dialógica. A ciência é dialógica. 
A ciência é temporária. Ela pode ser construída todos os dias, avançar todos 
os dias. Muito legal.

M: Isso mesmo, a gente vai trabalhar no âmbito da ciência, da 
formação de profissionais de saúde, com a doxa - o saber que vem das opiniões 
- mas não com os dogmas, não com essa base de um conhecimento de uma 
crença que é inquestionável, isso não cabe no nosso espaço. Professora 
Elda, vou te encaminhar então a última pergunta: no ano passado, a então 
Ministra do Supremo Tribunal Federal, Rosa Weber, em seu voto histórico a 
favor da descriminalização do aborto nas primeiras 12 semanas gestacionais, 
mencionou o importante fato de que em diferentes países em que o aborto foi 
descriminalizado, observou-se com o passar dos anos uma redução do número 
de procedimentos realizados associado a um contexto de ampliação do uso de 
métodos contraceptivos. E defendeu a justiça social reprodutiva, fundada nos 
pilares de políticas públicas de saúde preventivas na gravidez indesejada, como 
o desenho institucional mais eficaz na proteção do feto e da vida da mulher 
comparativamente à criminalização. Nesse ano, a França se tornou o primeiro 
país do mundo a incluir o direito da mulher ao aborto na constituição. Na 
América Latina, vimos a Colômbia se juntar ao grupo de países que avançam 
na defesa social reprodutiva permitindo a interrupção da gravidez. Uruguai, 
Cuba, Guiana, México, Argentina. No Brasil, como em todas as outras partes, 
o aborto é um dos assuntos capazes de provocar profundas divisões sociais. 
Daí essa manipulação como instrumento político do patriarcado que vocês já 
vieram comentando até aqui, que usa o aborto no jogo partidário eleitoral. A 
pauta inflamada do aborto legal nesses últimos meses nos alerta para o fato 
de que não podemos simplesmente considerar garantidos e permanentes os 



120

direitos conquistados. Como nesse contexto, professora, a gente pode entender 
os movimentos e as ações empreendidas pelas sociedades, pelas associações da 
qual participa, mais particularmente da Sociedade Brasileira de Bioética? Eu 
acompanho do lado de dentro, mas eu acho que seria um momento importante 
de contar um pouquinho dos movimentos que têm se feito nesse sentido e que 
caminhos precisam ser trilhados. Quais são as dificuldades e potências? Qual 
é a situação no momento do PL 1.904, o que a gente tem pela frente?

E: Olha eu sempre gosto de dizer que direito positivado não é direito 
conquistado. Nós temos muitos direitos. A Constituição de 1988 que foi 
pródiga de direitos sociais, justiça social, mas infelizmente a efetivação desses 
direitos é um processo muito lento e a democracia vive um risco permanente. 
As legislações que avançam em Direitos Humanos, melhor dizendo em 
Direitos Humanos Fundamentais, são ainda mais frágeis. Então na minha 
compreensão, a manutenção desses direitos não virá do Legislativo, não virá 
do Executivo, não virá do Judiciário. Qualquer manutenção de direitos virá da 
sociedade e a Sociedade Brasileira de Bioética tem essa clara compreensão da sua 
responsabilidade histórica de trazer este debate. Bioética é fundamentalmente 
reflexão. Bioética é um convite a libertar-se das amarras, dos dogmas, por um 
processo dialógico que enfrenta todo e qualquer dilema. Então a bioética não 
é sectária. As religiões são sectárias. A bioética não pode ser uma bioética 
religiosa. Ela pode ter religiosos, mas a bioética precisa ser uma bioética laica, 
com profundo respeito às diferentes religiões. Então nesse sentido a Sociedade 
Brasileira de Bioética tem feito um enfrentamento importante com relação à 
questão do aborto. Nós temos tido manifestações escritas, manifestações por 
meio de vídeos, nós temos tido manifestações a partir de processos legislativos. 
Temos atuado como Amicus Curiae, temos entrado no enfrentamento, temos ido 
ao Supremo, temos feito todo um movimento ao Parlamento, para mostrar que 
não é possível transformar os desejos políticos, as disputas políticas, colocando 
e pegando um projeto que está lá escondidinho, validado pelo Conselho Federal 



121

de Medicina, validado pelo centrão, validado por outros grupos políticos. Não há 
como dizer que transformar as mulheres em massa de manobra. Então eu diria 
que a Sociedade Brasileira de Bioética tem agido no sentido de compreender 
que só a sociedade atua no sentido de avançar a conquista de direitos, mas só 
a sociedade consegue de fato efetivar direitos. Quando as mulheres foram para 
as ruas dizendo não àquele PL, elas disseram “nós estamos aqui, nós estamos 
caladinhas, mas não avancem, não estiquem a corda, porque nós podemos 
fazer essa corda arrebentar politicamente”. Então eu acho que agora é hora das 
mulheres, vendo todo esse retrocesso do ponto de vista de uma política dominada 
pela igreja, dominada pelo sectarismo religioso, pelos interesses econômicos 
religiosos... E Nietzsche serve muito bem para essa compreensão, Marx serve 
muito bem...  Nós podemos exercitar a fé, mas nós não podemos ser massa de 
manobra de religiosos. Eu sou religiosa, eu sou cristã, fundamentalmente raiz 
cristã, mas entendo que o cristianismo ele é libertador. O cristianismo não pode 
ser um cristianismo que encarcera. Então acho que o projeto não tem a ver com 
isso, mas me deu vontade agora de falar, vou falar: o cristianismo é libertário. O 
Cristo, para aqueles que são cristãos, é profundamente libertário. Ele enfrentou 
dizendo “não há mais homens ou mulheres escravas, ou patrões judeus ou 
gregos, homens e mulheres”. É o princípio da igualdade. Então nesse sentido, 
seja pelo cristianismo, seja por qualquer outra matriz religiosa, a luta deve ser 
a luta por igualdade. Qualquer religião que encarcere qualquer pessoa, que não 
seja libertadora de corações, espíritos e corpos, não é uma religião, não é uma 
crença que possa prosperar e que busque direitos sociais, justiça social.

M: Professora, antes você falou que era uma alegria e uma esperança 
ouvir o Professor Olímpio e é também a ouvir, viu? O esperançar de Paulo Freire. 
Eu concordo com você que é o movimento social, que são essas ondas, essas 
movimentações, que a gente está vendo acontecer e está tentando participar 
para dar mais força e para avançarmos nos direitos e nunca regredirmos, mas 
é isso, lembrando que eles nunca estão garantidos. Bom, para finalizar esse 



122

debate, queria pedir que cada um de vocês deixasse alguma mensagem. Eu 
também queria deixar uma. Eu queria começar e passo a palavra para vocês, 
para vocês finalizarem. Evocando novamente a Professora Débora Diniz, uma 
questão que ela sempre discute e que me parece muito importante. Ela diz 
que o aborto não pede torcida menos ainda ringue de luta. Que não há isso de 
argumentos favoráveis ou contrários ao aborto. A decisão de fazer um aborto 
é ancorada em uma necessidade de saúde de mulheres que não podem ou 
não querem seguir adiante uma gestação. Então não se debate esse assunto 
com o contra ou a favor. A dilematização sobre o aborto de fato tem servido 
para se manter a inércia, para se manter o status quo, a situação do jeito que 
historicamente ela vem se mantendo. Precisamos refletir a quem interessa 
discutir o aborto dilematizando, porque ao pautá-lo desta maneira, o marco 
moral da pergunta sobre ser contra ou a favor do aborto acaba por distorcer 
um tema de saúde e direitos em uma questão de opinião, quando a opinião 
que nos cabe na verdade é se somos contra ou a favor do Estado negligenciar e 
fazer sofrer meninas e mulheres com a criminalização do aborto.

O: Bom, eu tenho esperança de que, cada vez mais, tenhamos mais 
mulheres como Elda ocupando cargos importantes. Esse ano é a primeira vez 
que o número de médicas é maior que o de médicos no Brasil. Hoje, 85% 
dos residentes de Ginecologia e Obstetrícia são mulheres. Na grande maioria, 
defensoras da ciência e da ética. Isso é importante para que consigamos diminuir 
as injustiças, sofrimento e até mortes das mulheres por causas evitáveis, como 
é o caso das complicações por aborto. Como sabemos, as mulheres e meninas 
que morrem na idade fértil por complicações de aborto, morrem não porque 
não sabemos salvá-las, mas porque não achamos importante salvá-las. É uma 
decisão política de justiça e humanidade.

M: Inclusive, Professor Olímpio, de que essa característica do cuidado 
que é tão atribuída ao gênero feminino, que a gente avance tanto ao ponto de 



123

essa ser uma característica de ser humano. Acho que é para isso que a gente 
está trabalhando. Eu também tenho esperança de que a gente vai conseguir 
melhorar isso, mesmo que seja pouco a pouco.

E: Olha, que queria terminar a minha fala, marcando uma questão. 
Quando a Professora Mirelle me chamou para essa mesa ela me chamou, 
Professor Olímpio, numa dupla condição: como jurista e como Presidenta da 
Sociedade Brasileira de Bioética. Na realidade, como bioeticista. E eu queria 
dizer duas questões: primeiro, que criminalizar o aborto, como eu disse, é 
criminalizar a pobreza. Então antes de pensarmos sobre a criminalização do 
aborto ou, ao mesmo tempo, nós precisamos pensar por que criminalizarmos 
a pobreza? Por que criminalizamos tanto a pobreza? A desigualdade é uma 
questão interseccional. Nós precisamos pensar nisso e aí eu queria dizer, como 
jurista, primeiro como jurista: o que é o Direito; a quem serve o Direito; a quem 
tem servido o Direito; e a quem deve servir o Direito. O certo é que o Direito 
não tem servido à sociedade. O Direito tem servido a outros senhores que não 
a sociedade. Como bioeticista, eu queria dizer, Professor Olímpio, fazer-lhe um 
convite: a Sociedade Brasileira de Bioética reúne pessoas que pensam a partir 
de uma outra perspectiva, que são capazes de colocar tudo em suspensão, 
menos a dignidade, e estão dispostas a discutir tudo que é possível. Queria 
fazer um convite direto para que o senhor se associe a Sociedade Brasileira de 
Bioética, para que isso acontecesse a partir de hoje mesmo. Eu tenho certeza 
de que o senhor será um membro muito especial, porque o senhor dignifica a 
ética. O senhor dignifica as pessoas, a sociedade, a vida e a saúde.

O: Elda, pode mandar a ficha que eu faço minha associação agora.

E: Estou tão feliz, eu ganhei o dia aqui. Obrigada Professora Mirelle 
pelo convite que me fez. E agora nós vamos ampliar. Nós temos uma regional 
aí em Pernambuco e eu queria que o senhor estivesse aqui claro.



124

O: Também, estou muito feliz, pela oportunidade desta nossa conversa, 
onde apreendi muito sobre bioética e aborto.  Claro que irei aprender ainda 
mais fazendo parte da Sociedade Brasileira de Bioética (SBB) que tem como 
finalidade reunir pessoas de diferentes formações científicas ou humanísticas 
interessadas em fomentar o progresso e a difusão da Bioética. Encerro minha 
participação, me colocando sempre à disposição para discutir este tema, tão 
importante para a saúde e vida das mulheres e de toda a sociedade.

M: Que maravilha! Para mim foi um prazer estar aqui dialogando com 
vocês. Terminamos com um saldo superpositivo com um novo associado, de 
honra, fazendo parte da SBB. E se além disso, esse diálogo aqui favoreceu a 
reflexão crítica, o repensar de alguma ideia anterior das pessoas que estão 
nos assistindo, aí valeu mais ainda, porque é pra isso que a bioética serve: pra 
gente colocar em suspensão, colocar em análise as nossas próprias convicções 
e entender que todos nós temos as nossas verdades e que se nós somarmos 
essas verdades, dialogarmos, aprendermos uns com os outros a gente vai 
conseguir compreender melhor o mundo e transformá-lo naquele sentido 
de que precisamos. Vamos torcer para que esse diálogo seja frutífero nesse 
sentido também. Muitíssimo obrigada, foi um prazer estar com vocês.



125

Participação social no SUS: 
desafios e perspectivas26

Erick Cardoso da Rosa
Juliana Sampaio

Frederico Viana Machado

Erick Cardoso da Rosa: Boas-vindas a todos que estão nos assistindo. 
Eu sou Erick Cardoso da Rosa, membro do Núcleo de Pesquisa e Extensão em 
Bioética e Saúde Coletiva da Universidade Federal de Santa Catarina, onde curso 
o mestrado em Saúde Coletiva, na linha de Política, Planejamento e Gestão em 
Saúde. Atuo como vice coordenador do Conselho Local de Saúde do bairro 
Pantanal, em Florianópolis e tenho experiência com atividades comunitárias 
e movimentos sociais. Hoje estou aqui com dois convidados muito especiais. 
Juliana Sampaio, da Universidade Federal da Paraíba, atua como professora 
titular do Departamento de Promoção da Saúde e lidera o grupo de pesquisa 
Apoia RAPS, abrangendo temas como atenção básica, gestão do cuidado e 
políticas públicas. O professor Frederico Viana Machado, é mestre e doutor em 
Psicologia pela Universidade Federal de Minas Gerais, conselheiro estadual de 
saúde, associado da Rede Unida e professor do bacharelado em Saúde Coletiva 
e do Programa de Pós-Graduação em Saúde Coletiva da Universidade Federal 
do Rio Grande do Sul, onde desenvolve pesquisas sobre participação social, 
políticas públicas e as relações entre os movimentos sociais e o Estado. Esse 
diálogo vai ter como tema a participação social no SUS, desafios e perspectivas, 
a fim de destrinchar algumas questões que envolvem a participação social 
do SUS, tentando entender as interfaces com os movimentos sociais na 
construção de um sistema de saúde universal e integral. A participação social 

26     Disponível em:  https://www.youtube.com/live/aivywiO7jf8?si=CEgKVZ15TOnBA9rW



126

é tida como um dos pilares que sustentam o SUS, conforme estabelecido desde 
a Constituição de 1988 e reforçado pela Lei Orgânica de Saúde, sobretudo a 
partir da publicação da Lei 8.142 em 1990, que regulamenta a participação 
social na gestão das políticas de saúde. Esse princípio garante que a sociedade 
civil tenha voz ativa na formulação, implementação e monitoramento das 
políticas públicas de saúde no Brasil. Via mecanismos formais, como os 
conselhos de saúde, as conferências de saúde, e por outros meios, como ações 
públicas movidas pela sociedade civil e abaixo-assinados, essa participação 
contribui para a consolidação de um sistema de saúde mais democrático e 
alinhado às necessidades da população. A participação social implica também 
na compreensão de que a sociedade é múltipla e os seus interesses também são. 
Além disso, é importante nos apegarmos à ideia de que, em conjunto, a gente 
pensa melhor e toma as decisões de forma mais coerente. Alguns estudos têm 
sugerido que, nos municípios onde há maior integração entre os movimentos 
sociais e os conselhos de saúde, os serviços públicos ofertados são mais 
adequados às necessidades locais, justamente por conta desse contraste entre o 
fazer política com a população e o fazer política para a população. Essa atuação 
pode ser um mecanismo de fortalecimento da garantia de direitos e controle 
social sobre o sistema, fomentando a democracia participativa e permitindo 
que cidadãos, profissionais de saúde, gestores e prestadores de serviço possam 
colaborar ativamente nas decisões que afetam o sistema como um todo, o que 
é crucial para a legitimidade das políticas implementadas. Ela tem o potencial 
não apenas de dar voz à população, mas de assegurar que o SUS continue 
sendo um sistema público, universal e integral. Contudo, para ser efetiva, é 
necessário enfrentar os desafios de inclusão e fortalecimento das instâncias 
participativas, especialmente porque, em tempos de crises e restrições políticas 
e orçamentárias, como temos vivido, a participação social nesses órgãos fica 
cada vez mais defasada, justamente das instâncias primordiais para garantir 
a integralidade do sistema. A partir dessa breve introdução, iniciamos 
oficialmente o nosso Diálogos em Saúde Coletiva de hoje e passo a palavra para 



127

o professor Frederico, em seguida para a professora Juliana, iniciando aqui 
com a primeira pergunta: De que forma a articulação entre o controle social 
e os movimentos sociais pode ser fortalecida para assegurar a manutenção e 
o avanço dos princípios da saúde coletiva e do SUS no cenário político atual? 

Frederico Viana Machado: Essa é uma pergunta difícil de responder. Vou 
tentar problematizar mais, porque às vezes uma boa pergunta é melhor do que 
uma resposta fria, esquemática e distante do que a gente precisa para resolver um 
problema. Às vezes uma boa pergunta nos ajuda mais. Eu acho complexo responder 
essa pergunta porque o mundo mudou tanto nos últimos anos, exponencialmente, 
especialmente nos últimos cinco anos. Desde que criaram o termo “movimento 
social”, “controle social” no SUS, tudo vem mudando tão rapidamente que eu acho 
muito difícil responder qualquer pergunta relacionada ao tema sem um preâmbulo 
grande de problematizações. O que é movimento social hoje? Como as pessoas se 
organizam politicamente hoje? Como as pessoas lutam por direitos hoje? Quais 
são as principais pautas de luta? Será que essas pautas estão articuladas? Como elas 
se articulam? Há uma série de problemas que eu penso que as respostas que nós 
temos são insuficientes para responder cada uma dessas perguntas isoladamente, 
e ainda mais insuficientes quando as colocamos em um cenário articulado. Alguns 
autores têm argumentado que a grande crise da sociedade hoje é que nós não 
temos “um horizonte” de mudanças, uma utopia. Pelo quê vamos lutar? Pela 
revolução do proletariado? Pelo marco legal constitucional? Qual é o nosso 
horizonte de democracia? Qual é o nosso horizonte de igualdade? Até onde nós 
podemos sonhar por uma sociedade melhor? O que é factível? O que não é? 
Quando colocamos todos esses conceitos, que já são complexos, numa mesma 
arena, eles se tornam ainda mais complexos. Fica difícil olhar para essas questões 
de uma forma que não seja meramente especulativa, porque se começamos a ser 
um pouco mais propositivos, arriscamos ser ou idealistas demais, ingênuos demais, 
distantes demais da realidade, ou reformistas, conservadores. Estamos em um 
momento histórico muito complicado para responder tudo isso de forma 



128

determinista.  Pensar sobre a articulação entre controle social e movimentos sociais 
pode ser fortalecida, me recordou de uma fala da Sônia Fleury, se não me engano, 
em que ela diz algo mais ou menos assim: “por que os conselhos de participação 
social em saúde estão aí até hoje? Por que eles foram um arranjo institucional tão 
improvável, olhando desde hoje, mas que resistiram tanto tempo?” O argumento 
dela era que os conselhos resistiram tanto tempo porque foram criados de baixo 
para cima. E eu tendo a concordar. Antes da lei orgânica do SUS, até mesmo antes 
de termos as experiências anteriores aos conselhos, como, por exemplo, aquelas 
previstas no Programa das Ações Integradas de Saúde, de 1983: as AIS previam as 
Comissões Interinstitucionais de Saúde (CIS), que seriam estaduais, as Comissões 
Interinstitucionais Municipais de Saúde (CIMS) e as Comissões Interinstitucionais 
Locais de Saúde, de âmbito local. Todas essas experiências, digamos, de agremiações 
comunitárias, sejam elas experiências de âmbito municipal ou local, vêm de uma 
tradição que está enraizada nas culturas políticas gestadas até mesmo durante o 
período da ditadura. Se olhamos para o movimento comunitário de luta por 
moradia no Brasil, que foi um dos principais movimentos sociais das décadas de 
70 e 80, e também outros movimentos sociais daquele período, veremos que a 
prática da comunidade se reunir para debater um tema, para deliberar, organizar e 
pensar coletivamente, era bastante presente. A tradição, por exemplo, das 
associações comunitárias, comunidades eclesiais de base e vários outros fenômenos 
sociais que têm um formato similar. No campo da saúde isso se repetiu. Se repetiu 
em vários âmbitos. Na pesquisa dos conselhos locais que fizemos em Porto Alegre, 
nós achamos um conselho local que existia desde a década de 70, veja bem, é muito 
anterior ao SUS, é da época da ditadura. A experiência desses conselhos, no 
argumento que estou tentando defender, nos leva a concluir que os conselhos de 
saúde, tal como conhecemos hoje, com poder deliberativo, indução da gestão, 
indução federal que exige que o poder público tenha conselhos para poder ter 
repasse de verbas de fundo a fundo, com esse arranjo institucionalizado, tem raízes 
em práticas informais ou pré-institucionais que eram muito orgânicas da 
população. Eles surgem de baixo para cima, eles são bottom-up, para usar um 



129

termo de análise de políticas públicas. Como estavam enraizados nessa tradição, a 
institucionalização dos conselhos foi de fácil assimilação pela população, a 
população entendeu isso com mais facilidade. Logo, esses conselhos se organizaram 
e se articularam de uma forma orgânica. Foi um processo exitoso porque refletia a 
realidade da população. Não estou falando que foi fácil, mas que talvez seu formato 
tenha mais raízes em práticas que não são tão presentes hoje. Atualmente, quando 
a gente olha para a realidade dos conselhos, imagina eles um pouco mais distantes 
dos movimentos sociais, em alguns momentos até antagônicos, como se 
prejudicassem sua organização. Tanto é que, nas perguntas que a gente faz em 
pesquisas, não só sobre conselho local, mas sobre participação social de modo 
geral, a principal demanda está na dificuldade de mobilizar a população. Um 
problema novo que tem surgido quando mobilizamos a população: vem um monte 
de bolsonarista brigar com a gente, é um problema além do que a gente estava 
preparado para lidar alguns anos atrás. Então assim, repetindo, não estou falando 
que foi fácil lá atrás, estou falando que parece um processo mais aderente às práticas 
culturais, à cultura política da sociedade. Para a cultura política da sociedade de 
hoje, sair de casa já pode ser uma tristeza. Estamos todos dentro das nossas casas. 
A covid-19 acelerou muito esse processo da digitalização da vida também, da 
virtualização da vida. Então, de que forma podemos articular mais o controle 
social institucionalizado, fixo, amarrado no arcabouço institucional das políticas 
públicas, do SUS em particular, com os movimentos sociais? Para responder essa 
pergunta eu diria que precisamos refazer esse movimento de entender qual é a 
cultura política, as práticas sociais presentes na sociedade hoje e buscar a 
plasticidade institucional necessária para que isso seja viável novamente. Nós 
temos que entender esse movimento, como que a sociedade está fazendo isso? 
Como está articulada hoje? Quais culturas políticas temos na sociedade? 
Precisamos tornar esse arranjo institucional poroso e permeável a essas práticas. 
Não é simples e isso apresenta alguns riscos. Eu não vou falar de todos, mas vou 
falar de um perigo que eu acho muito grave. A institucionalização do SUS é uma 
riqueza. A institucionalização da participação social, por mais que tenha problemas, 



130

é um trunfo que o Brasil tem e que muitos países estão buscando construir. O 
manual de participação social da Organização Pan-Americana de Saúde, que saiu 
faz pouco tempo, mostrou que um dos principais desafios apresentados, com 
experiências de vários países no mundo inteiro, é a institucionalização dessas 
práticas, para que elas não fiquem reféns da vontade dos governantes. Nós temos 
isso no Brasil, os sistemas de controle social, sobretudo aqueles com indução 
federal, com garantia constitucional. Eles são um tesouro, haja visto o que 
vivenciamos na saúde durante a covid, em que o Conselho Nacional de Saúde, 
instituição que tem presença da sociedade civil organizada, desempenhou um 
papel de rara importância. Então eu quero frisar isso, para não dizer que tornar o 
controle social poroso significa relativizar a institucionalidade, não estou dizendo 
isso, jamais. Se tem uma coisa que nós não podemos abrir mão é da garantia 
constitucional e institucional dos conselhos continuarem existindo, eles têm que 
ser obrigatórios, e digo mais, têm que ser mais obrigatórios do que já são. O poder 
público tem que ser obrigado a conviver com a participação dos atores envolvidos 
nas políticas públicas, tanto trabalhadores como usuários, destinatários que são 
dos serviços públicos. A obrigatoriedade de escutar a população, de uma 
participação qualificada, que não é qualquer parte da população. Os conselhos são 
instâncias de mediação, por isso, qualquer tentativa de tergiversar com isso é cair 
em populismos baratos. Esse é o nosso principal risco: flexibilizar a 
institucionalidade. Isso não significa prescindir dela, significa tornar o conselho 
mais poroso às culturas políticas que temos hoje. 

E: Obrigado, professor. Então eu vou passar a palavra para a Juliana para 
complementar essa fala, entendendo a complexidade das perguntas que nós 
trouxemos para guiar o debate. Justamente por serem complexas que devem ser 
compartilhadas. Precisamos criar esses mecanismos conjuntamente e identificar os 
problemas a priori. Esse risco que o Frederico traz e debate é só um dos obstáculos 
que nós temos para exercer a participação social efetiva dentro do sistema de 
saúde. Passo a palavra para a professora Juliana deixar as suas contribuições. 



131

Juliana Sampaio: Bom dia, boa tarde, boa noite para as pessoas que 
estiverem nos ouvindo. Antes de mais nada, agradecer demais ao convite em 
nome de Erick e da Rede Unida. Momentos como esse, Diálogos em Saúde 
Coletiva, são fundamentais para trocar ideias e promover disseminação e 
tradução do conhecimento que a gente vem produzindo. As universidades têm 
esse compromisso de disseminar, através dos diferentes meios de comunicação, 
os conhecimentos produzidos pela academia, nas extensões, nas pesquisas e no 
ensino. Agradeço muito por esse espaço e quero demarcar um pouco do lugar 
de onde eu falo. Primeiro, situar que eu sou uma pesquisadora feminista do 
Nordeste do Brasil, professora da Universidade Federal da Paraíba e atualmente 
componho o grupo ApoiaRAPS, que vem desenvolvendo uma pesquisa com 
pesquisadores do Brasil todo, sob a coordenação do professor Sérgio Resende 
Carvalho da Universidade Estadual de Campinas (UNICAMP), que se chama 
“Práticas e Saberes que Vêm das Margens: Encontros e Desencontros com a 
Atenção e com a Formação em Saúde”.  Por que é que eu estou destacando 
essa pesquisa? Porque muito do que eu vou falar aqui tem a ver com a minha 
inserção nesta que tem tentado dar visibilidade a saberes e práticas que vêm 
das margens, o que vai de encontro ao que o Frederico estava trazendo, sobre 
a porosidade à quem está nos territórios, quem realmente ocupa os territórios, 
e muitas vezes de maneira marginalizada ou vulnerabilizada. São esses corpos, 
e essas corpas, que têm menos acesso aos espaços institucionalizados de 
representação e participação. É desse lugar que eu falo e convido vocês para 
uma conversa. Lembro do Emerson Merhy, que essa semana estava numa 
palestra e fez uma provocação, problematizando a produção do eu, na lógica 
ocidental descartiana: se penso, logo existo. Então, a minha existência depende 
fundamentalmente de mim mesma, da minha capacidade de pensar. Mas aí, 
Emerson traz Mandela, que diz “eu sou o que nós somos”. Na sequência, eu 
então destaco que não só Mandela vai falar isso, mas vários artistas e povos 
tradicionais vão tomar essa posição. O Airton Krenak, por exemplo, também 
coloca isso.  Várias pessoas indígenas quando se apresentam, dizem: “eu sou 



132

meu povo, quem é você?”; “Eu sou Krenak, quem é você?” Então, não é quem 
vem antes ou depois… eu sou o meu povo, eu sou a minha comunidade. 
E o que é que isso tem a ver com a discussão sobre participação social? A 
participação implica trabalhar pelo bem comum. Eu participo de algo 
relacionado a políticas públicas, por exemplo, porque me interessa o que é 
público. Mas, às vezes, isso acontece ainda numa lógica neoliberal, que é o que 
o Frederico estava dizendo: cada um, cada vez mais, nas suas casas, numa visão 
cada vez mais neoliberal, muitas vezes até fascista. Sabemos que o fascismo se 
alimenta dessa visão individual neoliberalista. Não que elas sejam semelhantes, 
são coisas diferentes, mas elas caminham muito próximas e muitas vezes 
dialogam, porque o fascismo perpassa por essa perspectiva de “eu” e não “nós”. 
Então, como pensar em participação social se o que me interessa é apenas eu 
e meus semelhantes? Toda essa questão que nos atravessa como desafio para 
pensar a participação popular é bem situada no tempo de hoje, quando a gente 
vê esse modo de organização social individualista, fragmentado. Chegamos a 
um modo de fragmentação tão grande, de desconexão com os outros, e com 
o mundo que nos cerca, que não nos percebemos mais como seres dentro 
de um cosmos. Estamos vivendo uma crise climática, à beira de situações 
catastróficas. Mas como pensar em políticas públicas, como pensar no público, 
se eu não consigo me perceber dentro desse cosmos, dentro desse coletivo; 
se eu não sou forjada no coletivo, mas ao contrário, sou forjada numa lógica 
competitiva, meritocrática e individualista, de acúmulo de conhecimento, de 
acúmulo de recurso, de acúmulo de bens e serviços? Então, como de fato tornar 
poroso um espaço de democracia, de decisão democrática, de participação 
popular, sem essa noção de bem comum? Eu acho que essa é uma importante 
problematização, porque isso vai trazer uma série de problemas que colocarei 
mais à frente, nas próximas perguntas. Mas além disso, a gente tem que entender 
que esse problema não está só dentro dos conselhos e das conferências, ele 
está dentro dos próprios movimentos sociais. Vários movimentos sociais estão 
extremamente fragilizados e fragmentados, exatamente por essa dificuldade 



133

que não é de um movimento A ou de um movimento B, mas dessa cultura 
em que a gente não consegue mais dialogar e achar um “comum” entre nós 
pelo qual vale a pena lutar. Estamos à beira do colapso da nossa existência, 
neste planeta, e nem isso é capaz de nos unir numa causa comum. Isso está 
na raiz, pensando, é claro, que tudo é muito complexo e não existe um único 
motivo. Por isso, essa é uma boa conversa para a gente pensar nos problemas 
que enfrentamos no campo da participação popular.

E: Perfeito Juliana. As respostas de ambos demonstraram um pouco 
da nossa complexidade não só em debater mas em lidar diretamente com esse 
tema. Talvez por isso eu tenha iniciado o nosso debate pela pergunta mais 
difícil, mais complexa que envolve a compreensão dessa articulação entre os 
movimentos sociais e a participação social, justamente porque, em muitos 
momentos as duas coisas se confundem. Esse foi um foi um dos debates 
que tivemos antes de vir aqui para o YouTube compartilhar essas ideias com 
vocês, sobre haver uma diferença entre movimento e controle social. Em 
grande parte o controle social existe por conta dos movimentos sociais, então 
entender essa interface, essa ligação entre as instâncias de participação social 
no mundo globalizado é essencial para que possamos entender a verdadeira 
raiz do problema e pensar em soluções conjuntas. A segunda pergunta é: 
como a participação popular tem sido exercida nas políticas públicas de saúde 
no Brasil ao longo das últimas décadas e quais foram os principais avanços e 
retrocessos que vocês percebem e conseguem destacar nessa ao longo dessa 
história de construção da participação social no SUS? 

F: Eu posso arriscar alguns comentários sobre a experiência de Porto 
Alegre, que é onde tenho mais conhecimento, por conta das pesquisas e projetos 
que atuei nos últimos anos. A pesquisa da Victória Figueiredo Ribeiro, que tive 
a alegria de orientar na Iniciação Científica, foi encomendada pelo Conselho 
Municipal de Saúde. A Maria Letícia de Oliveira Garcia, que já esteve à frente do 



134

Conselho Municipal de Saúde de Porto Alegre, nos pediu para pesquisarmos e 
sistematizarmos o histórico de conflitos entre o Conselho e o poder público, 
analisando os desafios enfrentados pelo controle social em saúde da cidade. Esse 
pedido vem na esteira de uma série de ataques que eles têm sofrido, ataques que 
colocam em questão, sobretudo por parte do poder executivo, a própria 
legitimidade do Conselho como espaço de fronteira entre o Estado e a sociedade. 
Vale lembrar que os Conselhos de Saúde estão institucionalizados e seu poder 
deliberativo é constitucional, garantido pelas leis que regulamentam o Sistema 
Único de Saúde. Nossos dados tratam da realidade de Porto Alegre, mas uma 
pergunta que a gente faz na consideração final de um artigo derivado desta 
pesquisa (e está no prelo da revista Ciência e Saúde Coletiva) é como isso tem 
ocorrido em outras regiões do Brasil. Existe um padrão de conflitualidades que 
se repete em outras cidades? Esse padrão estaria mais relacionado a partidos 
políticos no poder, vieses políticos, ou seriam mudanças na própria configuração 
do estado na atualidade e os desafios para se exercer o controle social neste 
contexto? Enfim, os resultados da nossa pesquisa podem ser acessados, estão 
divididos em um artigo e um capítulo de livro27. A pergunta da pesquisa é se 
existia uma mudança no padrão de conflitualidade enfrentado pelo Conselho 
Municipal de Saúde de Porto Alegre ao longo do tempo. Fizemos uma análise 
qualitativa bastante extensa, mas ainda assim, tem que ser complementada com 
uma escuta da gestão, que não fizemos. Até tentamos contato com um dos 
secretários municipais de saúde, mas não conseguimos uma entrevista. A gente 
precisa escutar essas pessoas porque elas são parte integrante dessa arena política 
e, sem ela, é impossível termos uma compreensão mais sistêmica desse tema. 
Espero que em algum momento aceitem falar com a gente. Fizemos uma longa 
análise de documentos, escutamos participantes do conselho, sobretudo aqueles 
mais antigos, que vivenciaram esses conflitos, e organizamos os acontecimentos 
dividindo-os em “casos”, reunindo ações que são desdobramentos diretos uns 
27    Machado FV, Ribeiro VF. Um breve histórico dos atores, das lutas e dos conflitos enfrentados pelo 
Conselho Municipal de Saúde de Porto Alegre. In: Londero CA, Bulgarelli AF, Pilotto LM, Martins AB, 
Thomazi GL, Guarnieri JM, Murussi LG, Bitencourt R. (orgs.). Costuras da Saúde Coletiva em Movimento. 
Porto Alegre: Editora Rede Unida; 2024. v. 1, p. 19‑44.



135

dos outros. Pegamos desde o primeiro caso que conseguimos, um Projeto de Lei 
anterior à Lei Orgânica do SUS, anterior à Constituição Cidadã. Não estava 
ainda no âmbito do SUS, era a CIMS, que antecedeu o Conselho Municipal de 
Saúde, mas já indica o tensionamento entre atores no espaço do controle social 
em saúde, por isso incluímos. Houve uma ocupação histórica em Porto Alegre, 
uma ocupação muito importante para a cidade, a Ocupação do PAM 328. Foi o 
primeiro caso de municipalização de um serviço na cidade, anterior à própria 
Constituição de 1988. Ocuparam um grande equipamento de saúde. Nós 
agrupamos esses conflitos em casos, por exemplo, num caso houve uma liminar 
do Ministério Público e também um protesto, e a gente foi analisando os pontos 
de atrito entre os atores do controle social e o executivo ao longo da história. Nós 
conseguimos mapear com qualidade 18 casos, fazendo uma análise dos 
desdobramentos. Esses casos foram divididos em três fases: a primeira que 
chamamos de participação comunitária, que é quando há uma lógica muito mais 
de mobilizar a comunidade e ocupar espaços, protestar. Por exemplo, além da 
ocupação do PAM 3, outro caso desta fase foi uma ação fiscalizatória, os 
participantes se mobilizaram e foram até o local, registraram, protestaram. 
Também identificamos outra ocupação, de um hospital que também foi 
municipalizado, agora já pelo Conselho municipal de saúde. O Conselho 
Municipal de Saúde é de 1992 e esse caso da ocupação do hospital é de 1995. Essa 
primeira fase durou do final da década de 80 até a primeira metade da década de 
1990.  Esse padrão se altera na segunda metade da década de 1990, quando 
começamos a chamar os padrões de conflitualidade de “pós-institucionalização”. 
Chamamos de pós-institucionalização uma situação com padrões de 
conflitualidade posteriores à consolidação da institucionalização do conselho, 
que já tinha sido regulamentado antes, mas ali nós compreendemos que a 
institucionalidade já estava funcionando. Por isso é “pós-institucionalização”, 
pois o processo de institucionalização estava concluído. Então o conselho já 
tinha um regimento, uma lei que o regulava e já possuía um padrão de governança 
28    A ocupação do Pronto Atendimento Médico 3 foi registrada em um VHS. Um vídeo de grande valor 
histórico que está disponível no YouTube: https://youtu.be/y9wAK_LxOh4.



136

bem estabelecido, na segunda metade da década de 90. Nesse período já temos o 
primeiro coordenador do conselho eleito em plenária. Anteriormente, o 
secretário de saúde que ocupava o cargo ou indicava alguém da gestão para 
presidir o conselho. Foi apenas em 97 que Humberto Scorza foi eleito coordenador 
do conselho pela plenária. Uma característica interessante desse momento é a 
ocorrência de judicialização, ou seja, o conselho começa a usar do Ministério 
Público para fazer valer a Constituição. Nesse cenário, o judiciário se torna um 
aliado. Antes disso não encontramos nada de judicialização. E notem bem, a 
judicialização como instrumento de controle social utilizado pelo conselho. 
Nesse período tivemos muitos conflitos, muitas “brigas fortes”, tensas, do 
conselho, mas em todos os desdobramentos que analisamos, de cada “caso”, o 
espaço do conselho minimamente serviu para alcançar consensos ou para 
negociar diferenças e não foi diretamente atacado ou deslegitimado. Os conflitos 
não levaram ao rompimento de relações entre atores, o que aconteceu na terceira 
fase, que se deu mais ou menos a partir de 2010. Na segunda metade da década 
passada, mais precisamente em 2016, localizamos essa fase que nomeamos de 
“judicialização, burocratismo e lawfare”. Mas porque judicialização? A 
judicialização ocorria antes, mas nesse momento nós identificamos várias ações 
de judicialização do poder público contra conselheiros, isso nunca tinha 
acontecido. Notamos ações que partiram do secretário municipal de saúde e do 
prefeito. Foi a própria prefeitura, ou mandatários de um órgão do governo, 
processando conselheiros de saúde. Em um dos casos que a gente mapeou, foi 
utilizada até a lei de segurança nacional contra a então coordenadora do conselho, 
porque haviam sido colocadas nas proximidades da Secretaria Municipal de 
Saúde grandes “caixas de presente de natal” num protesto contra uma determinada 
situação. Ações que anteriormente seriam consideradas normais, tensões 
habituais do atrito entre atores, enfrentaram uma ofensiva de criminalização e 
censura, de pessoalização e atomização, individualização dos conflitos. Pensem 
bem o que é, na vida de um usuário pobre de periferia, sofrer um processo 
judicial da prefeitura ou de um gestor público. Onde ele vai conseguir dinheiro 



137

para contratar um advogado para enfrentar esta situação? Quanto isso vai 
complicar a sua vida? Nesse momento os casos que analisamos traziam essa 
tensão relacionada à “judicialização, burocratismo e/ou lawfare”. Utilizamos a 
palavra lawfare para falar desse uso da lei para impedir a negociação política, 
para simplificar o processo político. A burocratização foi outro aspecto 
identificado, e que já havíamos identificado nas dinâmicas sócio estatais 
relacionadas a outros conselhos de políticas públicas, em uma pesquisa que 
fizemos no GPACE (Grupo de Pesquisa em Associativismo, Contestação e 
Engajamento), que eu faço parte. Em parceria com o Fórum Municipal dos 
Conselhos da Cidade (FMCC) fizemos uma pesquisa sobre todos os conselhos 
de políticas públicas de Porto Alegre, cujo relatório foi publicado em livro 
(Zenker et. al, 2021)29. Nesta pesquisa identificamos o burocratismo não apenas 
no Conselho Municipal de Saúde, mas em vários conselhos do município. Em 
síntese, trata-se da gestão municipal utilizando de burocracia, da complexificação 
de fluxos institucionais, que dificultam ou impedem o funcionamento dos 
conselhos. Eles não dão a senha do e-mail, não liberam a chave da sala, não 
registram e não publicam no Diário Oficial oficializando os membros, não têm 
ata, não tem como votar, e por isso trabalham sempre no limite da legalidade. 
Com muito custo se formava uma chapa, um grupo que compunha uma plenária, 
mas demorava meses para que isso fosse oficializado, logo os membros se 
desmobilizavam e todo o processo político voltava à estaca zero. Chamamos de 
burocratização esse padrão de relação socioestatal, incompetências ou estratégias 
de governo que desarticulam o controle social. Esse é um cenário muito 
impactante para quem acompanha o cotidiano dos conselhos. É um contexto 
que aporta muitos desafios e retrocessos para a consolidação do controle social. 
A pergunta versava também sobre os avanços, mas isto demandaria outro tempo 
e espaço para debatermos. Acho importante mencionar apenas que é possível, 
sim, identificar avanços na arena da participação e do controle social, tanto 

29    Zenker MR, Silva MK, Medeiros ILP, Machado FV, Espíndula BF, Rech CM, Colome FL, Müller ID, 
orgs. Conselhos municipais de Porto Alegre: histórico e desafios na gestão democrática da cidade. 1ª ed. Por-
to Alegre: Editora Rede Unida; 2021. v.1. 186 p. DOI:10.18310/9786587180540.



138

nacionalmente como em Porto Alegre. Hoje em dia temos atores muito 
capacitados para transitar nesses espaços, contribuindo indelevelmente para a 
garantia dos direitos de cidadania frente a contextos absurdamente avessos à 
democracia e aos princípios de igualdade. Não consigo imaginar o que seria do 
nosso sistema de saúde hoje em dia sem esses atores.

E: As contribuições estão sendo incríveis e eu acho que os dados que 
vocês compilaram nesta pesquisa dizem muito sobre realidades não são só de 
Porto Alegre. O que a gente tem visto, principalmente a partir de 2018, foi 
um desmonte de muitas instâncias formais de atuação e participação popular. 
Inclusive, uma das primeiras medidas do governo eleito em 2018 foi destituir 
uma boa parte dos órgãos de participação social que não eram formalizados 
por lei. Isso equivale a mais 70% dessas instâncias de participação social, entre 
comitês e conselhos que atuavam a nível de reestruturação. É um processo 
pensado e discutido, porque para além dos contextos locais, a participação 
social também varia com os contextos políticos, e todas essas variáveis que você 
traz e consegue debater de uma forma muito precisa, tem que ser debatidas 
coletivamente para que a complexidade desses desmontes fique evidente, sobre 
essa dificuldade em manter uma participação efetiva e contínua da comunidade 
e da população nos serviços de saúde. Passo a palavra para Juliana agora, fique 
à vontade para fazer suas contribuições.

J: Eu comecei problematizando a ideia de participação popular para 
poder centrar um pouco no que eu percebo como efeitos disso nas instâncias 
de controle social. Eu particularmente não acho que os problemas e desafios do 
controle social vem de 2016 para cá. Acho que, assim como o SUS, que desde 
sua origem enfrenta ataques, o controle social desde a sua institucionalização 
com a Lei 8.142/1990 também vem enfrentando diferentes dilemas internos e 
de conjuntura política. É claro que existem momentos mais difíceis, assim como 
tem momentos históricos de maior protagonismo dos movimentos sociais. Eu 



139

acho que a gente tem movimentos potentes, ao mesmo tempo que existem 
governos mais antidemocráticos, que tentam destruir os espaços democráticos 
existentes, como vimos com o adiamento de conferências recentemente, tanto 
em âmbito local, quanto em âmbito nacional. Isso, por outro lado, também 
produz movimentos de resistência e de enfrentamento e de participação 
popular, de lutas e inovações no campo democrático. São as pessoas em 
resistência, lutando. Por isso, eu chamei de “produção de um bem comum”, que 
no nosso campo, é o direito à vida, à saúde, a condições dignas de existência. Eu 
concordo com o Frederico quando ele diz que a institucionalização do controle 
social através dos conselhos e das conferências é uma grande conquista. A ideia 
de controle social é muito cara. Quando a gente vê que o orçamento tem que 
ser aprovado pelo conselho, não é só um espaço de debate, mas de deliberação 
sobre o que é mais importante, para onde os recursos serão direcionados. 
Num país capitalista, decidir política pública e definir agenda política implica 
em também definir quais são os caminhos de um orçamento. Isso, não só no 
planejamento, mas na aprovação dos relatórios, observando as deliberações do 
conselho e das conferências. Porque a gente sabe de governos que não tiveram 
nenhum relatório fiscal aprovado pelo conselho. Sabemos que esse governo 
precisa ser investigado: o que é que aconteceu com o orçamento para que o 
conselho não tenha aprovado o relatório? Esses são âmbitos importantíssimos 
do controle social, que vem dessa institucionalização que o Frederico coloca. 
Na minha experiência transitando por conselhos de diferentes municípios, 
percebo que essa burocratização dos processos não vem só do gestor. Nós 
temos várias experiências de conselhos que estão extremamente burocratizadas 
por pessoas que os compõem, e que às vezes são presidentes dos conselhos há 
décadas. Sabemos que historicamente existem conselhos que não se reúnem, 
e que conselhos de municípios de pequeno porte têm problemas diferentes de 
conselhos de municípios de grande porte. As características do controle social 
em municípios de pequeno porte são diferentes dos problemas e dos jogos de 
poder e de disputas que acontecem em municípios maiores, onde há maior 



140

representatividade dos diferentes segmentos, e você tem uma maior correlação 
de forças. Esses dilemas, de formas diferentes e com expressões diferentes, 
vão acontecer em quase todos os municípios. Uma outra coisa que eu acho 
muito preocupante tem a ver com minha primeira fala. Por exemplo, estou 
no conselho representando o coletivo de mulheres, representando o coletivo 
de pessoas com deficiência etc. Mas eu represento o meu coletivo ou eu sou 
uma pessoa deste coletivo que represento a mim mesma, ali dentro? Esse é 
um outro desafio que a gente tem, não só no controle social, mas em vários 
outros espaços de representação social. As pessoas vão para os espaços de 
representação, representando elas e o que elas pensam sobre o assunto, não tem 
aquela de voltar para a minha base. A própria base, muitas vezes está fragilizada, 
está fragmentada e não dialoga em seu interior. Tem vários movimentos, com 
várias divergências de acordo com o segmento. O Movimento de Mulheres 
tem diversas divergências, a partir de diferentes  marcadores  de diferenças. E 
como é que se dá essa representação quando a própria base tem dificuldade de 
dialogar? Isso incide nas políticas públicas, principalmente em âmbito local. 
Por outro lado, eu queria resgatar um pouco o que o Frederico colocou sobre 
a característica que se deu no início do conselho municipal em Porto Alegre, 
que foi uma dimensão mais de participação popular. Consideramos instância 
de controle social os conselhos e as conferências, mas conselhos não são 
apenas de âmbito municipal, estadual e nacional. Temos os conselhos distritais, 
conselhos gestores de serviço, conselhos locais… Esses conselhos estão muito 
fragilizados nos territórios e não existem em muitos municípios. Eles seriam 
os que têm mais chance de enfrentar esses dilemas que eu tô colocando, com 
efetiva participação comunitária e popular, com maior representatividade local. 
É mais fácil eu representar o coletivo daquela comunidade quando eu tenho 
uma maior aproximação com ela. Na lógica da descentralização da gestão 
e das políticas do SUS, deve-se fortalecer a descentralização dos espaços de 
participação e controle social, desburocratizar e tornar poroso a uma atuação 
mais local, mais comunitária, com envolvimento comunitário. Esse movimento 



141

é uma grande esperança e eu volto para os meus aprendizados com os povos 
tradicionais. Essa base comunitária pode ser a nossa esperança de efetivamente 
produzir um espaço de gestão colegiada, de participação popular de fato, e 
não de disputa de recursos, poder e outros privilégios. Quando o Frederico 
fala da periferia que vai ser processada, precisamos lembrar que nem todo 
município tem conselheiro que é de comunidade periférica. Quanto mais as 
margens da sociedade hegemônica estão esses corpos e grupos populacionais 
marginalizados, maiores são as dificuldades de representatividade no 
controle social. Essas comunidades têm uma responsabilidade importante 
para pensarmos em como produzir essa porosidade e desburocratização dos 
espaços de controle social.

E: Você trouxe uma informação bem importante, que inclusive vai 
aparecer na nossa próxima pergunta, sobre as diferentes instâncias dentro 
de um município que podem atuar incluindo a participação social no SUS. 
No caso de Florianópolis especificamente, nós temos, além do conselho 
municipal, os conselhos distritais e os conselhos locais de saúde. Como eu citei 
no começo da apresentação, eu sou conselheiro de uma dessas instâncias, que 
é local. Nós temos um número muito grande de unidades básicas de saúde, 
e o que eu percebo enquanto conselheiro é que para além da dificuldade 
de engajar a comunidade, é grande a dificuldade em fazer se sentir efetivo 
que a gente está discutindo enquanto grupo, enquanto coletivos e enquanto 
comunidade perante as decisões do poder público. O que temos visto é que 
em muitos momentos o conselho assume um papel de instância que reúne a 
comunidade para discutir, mas que não consegue realizar muitas ações efetivas. 
Para além disso, um passo muito importante é que existam mecanismos para 
agregar a comunidade e fazer com que o grupo se sinta pertencente, além de 
fazer com que aquilo que está sendo discutido seja colocado em prática. Esse 
é um fator que normalmente desmobiliza, para além de todo esse processo 
de burocratização e outros empecilhos que o poder público impõe. De certa 



142

forma, a comunidade acaba se sentindo inútil no âmbito da gestão. Pensar em 
um lugar de não ser ouvido acaba sendo um dos maiores embates pensando 
nas instâncias menores nas instâncias locais e distritais. Para dar continuidade 
a nossa rodada de perguntas, a resposta da terceira pergunta já foi pincelada 
em vários momentos dessa conversa, e por isso vou juntar aqui duas perguntas, 
uma que seria a nossa quarta mas que a gente acabou de abordar. Quais são as 
instâncias de participação popular no SUS e como vocês avaliam elas? Quais 
são as instâncias onde a população pode atuar enquanto participação popular 
e na visão de vocês de que maneira a participação social tem influenciado as 
decisões de gestão no âmbito local? 

F: É difícil responder se e como um Conselho Municipal influencia 
a política pública ou não. Dependendo do olhar, podemos concluir que 
o conselho faz muito pouco ou nada. Escutamos essa compreensão, que 
considero elitista e simplista, na fala de muitos sujeitos políticos. São 
tantos retrocessos e derrotas políticas que dá a sensação de que o conselho 
tem muito pouco poder, que é uma instituição de muita pouca incidência 
política. Entretanto, quando vocês me interpelaram com essa pergunta 
lembrei de um livro do Benjamín Tejerina: “La sociedad imaginada”30. Ele 
foi meu orientador em um estágio de pesquisa, durante meu doutorado, no 
País Basco e me ajudou muito. Esse livro é muito interessante porque analisa 
as mudanças sociais na Espanha e o papel dos movimentos sociais nessas 
transformações. Foi resultado de décadas de pesquisa, um livro muito bom. 
Uma das premissas do livro é que se você pensa os movimentos sociais como 
uma variável dependente dificilmente vai encontrar algo significativo, porque 
o movimento social vai para a rua protestar e... não dá para você medir o efeito 
de um movimento social, é muito complicado. Mas, ao mesmo tempo, uma 
análise do processo político desconsiderando os movimentos sociais se torna 
incompleta. Nessa perspectiva, pensar se o conselho influencia ou não na 
30     Tejerina B. La sociedad imaginada: movimientos sociales y cambio cultural en España. Editorial Tro-
tta, 2010.



143

política pública pode nos levar a considerar o cotidiano do controle social, a 
realização de uma reunião, uma plenária, quase sempre difícil, indeterminada 
e às vezes com contradições. Ou seja, olhar para o varejo da participação pode 
indicar poucos efeitos mensuráveis, a gente não consegue medir o trabalho 
do conselho, especialmente se eu for um burocrata. Se você é um burocrata 
que analisa a macropolítica ou a execução de orçamentos considerando os 
interesses das elites políticas, nunca vai enxergar a importância do conselho 
ou da participação social. Entretanto, se você considera períodos mais longos 
de tempo ou processos mais amplos da sociedade, aí você pode se perguntar: 
o que seria do SUS sem o controle social? Sem a atuação de cada conselho de 
saúde em cada instância de participação no Brasil? Eu não tenho dúvidas em 
afirmar que talvez nem existisse mais o SUS tal como conhecemos. Assim como 
existem movimentos grandes no Brasil lutando, você tem o controle social com 
uma realidade muito molecular, espalhado em todas as instâncias de gestão, 
abrindo conexões com todo o trabalho político em curso na sociedade, sejam 
os movimentos sociais, sejam representantes políticos eleitos. O desenho do 
arcabouço decisório do SUS é brilhante, associando cada instância de gestão 
a um colegiado deliberativo. Com isso você cria um arcabouço decisório que 
capilariza o controle social em todo o poder público brasileiro. Aliado a todos 
os outros mecanismos, como as comissões bipartite e tripartite e as instâncias 
de representação, você tem um arcabouço decisório bastante sofisticado e 
com possibilidades reais de influenciar o curso da política pública de forma 
virtuosa. Obviamente para ter essa percepção é necessário considerar o 
processo deliberativo de forma complexa e em períodos mais longos de 
tempo, não dá para ser imediatista. Mesmo se considerarmos as possibilidades 
tecnológicas e o contexto social de hoje, minha opinião é que o desenho 
institucional para a participação popular no processo decisório relacionado 
às políticas públicas ainda é bastante sofisticado, apesar dos desafios. Eu já 
fui menos entusiasmado com os conselhos. Tive dois momentos: o de achar 
o conselho sensacional e depois o de achar que era um pouco burocrático 



144

demais, distante da realidade dos territórios e das vivências relacionadas à 
saúde. Inclusive, reconheço todos os problemas que a literatura aponta nos 
conselhos, o problema da representatividade, por exemplo. Entretanto, quanto 
mais acompanho o trabalho dos conselhos, mais eu acho fundamental a sua 
existência. Quando eu li o Manual de Participação da Organização Pan-
Americana de Saúde e vi que umas das principais recomendações é garantir 
a institucionalidade da participação social onde for possível, tive ainda mais 
certeza da importância dos conselhos de saúde, bem como das conferências 
e todo nosso arcabouço participativo. É claro que há problemas e precisamos 
superar cada um deles, mas não podemos em nenhum momento deixar de 
lutar pela garantia da institucionalidade e do poder deliberativo dos conselhos. 
Além disso, podemos considerar muitos outros efeitos indiretos da existência 
dos conselhos e são muito importantes. Na pesquisa que realizamos sobre 
os conselhos locais de saúde de Porto Alegre identificamos vários efeitos 
indiretos importantes31. Nesta pesquisa fizemos entrevistas coletivas, rodas 
de conversa, com as pessoas que participavam do conselho local. Foram 32 
entrevistas coletivas, em 32 conselhos diferentes. Em uma dessas entrevistas 
uma médica, que era coordenadora da Unidade de Saúde e do Conselho Local 
de Saúde, fez uma fala muito marcante. A médica falou que o principal êxito 
daquele conselho foi que hoje os usuários não enxergam os trabalhadores 
da unidade como inimigos, eles sabem que a equipe está do lado deles e luta 
junto pelo SUS. Identificamos também a importância dos conselhos locais de 
saúde para promover organização comunitária, uma vez que naquele espaço 
temas prioritários da comunidade são discutidos, articulações são feitas etc. A 
participação social tem o poder de tornar o processo decisório mais legítimo, 
então a gestão que consegue trabalhar democraticamente e junto com o 
conselho, apesar dos conflitos, que sabe entender que os conflitos fazem parte 
da estratégia de gestão, mas tem consigo que não dá para decidir tudo de cima 

31    Machado FV, Dowbor MW, Pinto RS, Pedroso VD, Senna FSF, Oliveira AK, et al. Desafios e poten-
cialidades para a estruturação e o funcionamento dos Conselhos Locais de Saúde de Porto Alegre. Saúde em 
Redes. 2023;9(1):4122. Disponível em: https://doi.org/10.18310/2446-4813.2023v9n1.4122



145

para baixo, esse gestor  tem no conselho uma preciosidade que consegue não só 
tornar o processo decisório mais arrojado, com mais informação de realidade 
para poder tomar a melhor decisão, mas também com mais legitimidade, com 
uma decisão tomada coletivamente, amparada pelos atores sociais.

J: Eu concordo completamente com o que o Frederico colocou sobre 
o que seria do SUS se não fosse o controle social. Como o Erick bem disse, 
tem uma diferença entre controle social e participação popular. Muitas vezes, 
o espaço de controle social pode estar esvaziado das representações dos 
movimentos sociais. Já vi conselhos de municípios de saúde onde donos de 
empresas prestadoras de serviço e de hospitais tinham um poder imenso. 
Minha preocupação é grande com essa ideia de efetiva participação popular, 
com participação dos movimentos e das pessoas, na gestão do bem público, 
na produção do bem público e de um bem comum. Eu fico pensando, como 
os fazedores das políticas estão de fato escutando as populações. Pensar, por 
exemplo, em todos os desafios que a gente tem atualmente na saúde mental, 
com uma fragilidade imensa da Rede de Atenção Psicossocial e um grande 
financiamento das comunidades terapêuticas. Como é que a gente pode pensar 
que uma política que caminha dessa forma está escutando o movimento de saúde 
mental, seja de trabalhadores, de usuários? É óbvio que já tivemos momentos 
muito piores. Ao menos, nesta nova gestão, estamos tendo alguns avanços no 
sentido de, minimamente, regular as comunidades terapêuticas e por outro 
lado aumentar, minimamente, o financiamento da RAP. Peguei esse exemplo 
para mostrar o grande desafio que temos para a população efetivamente incidir 
no processo de tomada de decisão, na definição de agenda e na formulação de 
políticas públicas no campo da saúde mental. Principalmente, pensando em 
política de redução de danos, a gente tem tido muito pouco espaço, de pelo 
menos botar em pauta a redução de danos versus uma outra lógica policialística 
de controle de corpos. Eu acho que, de alguma forma, a gente tem que batalhar 
para que as políticas públicas sejam mais porosas à participação popular, 



146

mais porosas aos movimentos, de maneira mais geral, de representação em 
nível local. A comunidade precisa discutir sobre, por exemplo, qual deve ser 
o horário de funcionamento da unidade de saúde; precisa ter um espaço para 
dialogar com a agenda da equipe de saúde. O que está em jogo aí é o lugar 
da sociedade dentro da lógica de quem faz formulação de política. Eu vou 
pensar a gestão do sistema ou eu vou ser somente objeto e consumidor de 
determinada oferta política de serviço de saúde? Isso é muito caro, e com 
este debate, não esteja querendo dizer que não fazemos e que as coisas não 
acontecem, porque como já abordei, essas instâncias de controle social, sejam 
distritais ou locais, são fundamentais. Elas existem e são uma conquista, 
mas não existem em todos os lugares, não é uma prática generalizada. Não 
é todo serviço de saúde que tem um conselho gestor ou sequer um espaço 
coletivo de discussão periódica com a comunidade, uma agenda periódica 
de discussão com a comunidade. Por outro lado, vemos surgir ao longo das 
décadas não só conselhos de saúde, mas conselhos da mulher, conselhos da 
população LGBTQUIAPN+, conselhos da população PCD, e vários conselhos 
mais específicos vêm se formando. Isso é reflexo dessa nossa conquista do SUS, 
e ao mesmo tempo, as conferências têm se diversificado, temos conferências 
temáticas que são extraordinárias. Nos últimos anos, a gente tem não só as 
conferências locais, mas também as conferências livres, não só as temáticas 
ficaram mais diversas, como houve ampliação das instâncias e coletivos se 
juntando para debater. A gente tem estratégias, e eu acho que a gente tá na 
luta e que não ganhamos nem perdemos. Esse espaço aqui é muito mais para 
tentarmos observar quais são os grandes desafios para podermos continuar na 
luta e fazer com que a gente se fortaleça. Eu volto a dizer que os instrumentos 
e mecanismos que temos, de enfrentamento e de luta, estão no aumento da 
participação efetiva da comunidade em espaços de representação social.

E: Uma questão que você trouxe na sua fala final foi em relação à 
contribuição do SUS para as instâncias de controle social nas demais áreas, 



147

pensando na questão da participação como esse setor impulsionou o controle 
e a participação social em outras políticas amplas. A Constituição Federal 
também trouxe essa necessidade da participação social, na implementação das 
políticas de assistência social no país, por exemplo. Temos visto recentemente 
principalmente a partir dos anos 2000 um fortalecimento muito grande de 
instâncias como os conselhos de Segurança Alimentar e Nutricional.  Pensar 
nessa expansão do próprio conceito de saúde e compreender que outros 
setores dependem da participação social e da garantia de determinados 
direitos sociais para que a saúde seja oferecida e para que se possa efetivamente 
promover saúde. Um dos princípios da promoção da saúde no Brasil envolve 
o fomento de modos e mecanismos de produção de saúde, com participação 
e com controle social. Sem isso, é impossível pensar na promoção da saúde, 
pelo menos no modelo que defendemos. Esse conceito, que é debatido desde a 
década de 80, esse momento histórico, trouxe esse caráter revolucionário aos 
debates e à construção dos movimentos que influenciam as políticas públicas 
e as instâncias de participação social, garantidas por lei e institucionalizadas, 
tendo esse aval para dizer que a política ou o plano de gestão pode ou não ser 
aprovado a partir do que a população debateu e concluiu. O tema é complexo 
e tem raízes históricas muito profundas. Em 2019 ocorreu esse desmonte dos 
conselhos a nível nacional, e recentemente houve uma retomada. Em vários 
momentos da nossa história recente a participação social foi oscilante, ela 
não se conforma com um único modo de se reproduzir, justamente porque 
os contextos locais e regionais influenciam a forma como essa participação é 
exercida. Deixo aberto para vocês fazerem as contribuições finais, caso queiram 
colocar algum ponto de inquietação ou algo que não tenhamos conseguido 
debater por conta da limitação de tempo. 

J: Agradeço por esse espaço e deixo a pergunta sobre qual é o esforço 
que a gente tem feito no cotidiano para produzir um bem comum. Porque 
disso virá algum nível de organização política. Isso é uma coisa para a gente 



148

se cobrar, cobrar dos nossos filhos e filhas, e das pessoas que estão conosco. 
Vamos chegar junto!

F: Também quero agradecer o convite, foi um debate muito agradável, 
acho conseguimos sintetizar questões que provavelmente a gente já estava 
matutando nos nossos cotidianos. Fiquei muito contente com o debate e quero 
muito agradecer o convite do Erick, Roger, do Carlos, de todos os envolvidos. 
É ótimo isso estar acontecendo em um espaço da Rede Unida que é um espaço 
de participação em saúde. A Rede Unida não é uma associação meramente 
científica, pelo contrário, é marcada exatamente por essa urgência de envolver 
os atores interessados na defesa e na consolidação do SUS, portanto um 
espaço propício para envolver os trabalhadores e usuários, para a participação 
social. Todo mundo está convidado a não só participar dos congressos, mas 
participar do cotidiano da Rede Unida, se envolver com esse espaço de luta. 
E aproveitando, vou fazer uma propaganda dos livros da Editora da Rede 
Unida que tem a ver com o tema e estão todos disponíveis em PDF no site. 
Alguns deles possuem versão impressa, mas estão todos disponíveis no site. 
Tem uma série sobre participação social e políticas públicas, que conta com 
vários trabalhos sobre participação social, tema que, de uns anos para cá, tem 
ganhado uma renovada atenção. Os dois livros que eu vou citar acabaram de 
ser publicados, são desse ano e estão saindo do forno quentinhos um deles é 
o “Saúde e democracia: a voz dos participantes da 16ª conferência nacional 
de saúde”32. É um livro em que apresentamos os resultados quantitativos dos 
dados coletados na 16ª Conferência Nacional de Saúde (CNS). No auge do 
processo de resistência contra aquele desgoverno. Essa pesquisa foi repetida 
agora na 17ª CNS e esperamos que em breve o livro com os resultados esteja 
pronto também. E o outro que eu acho que é interessante é um livro que reúne 
dois anos de atividades de pesquisa e ações educativas do Centro de Educação 
32    Ferla AA, Araujo FRO, Machado FV, Baptista GC, Possa LB, Teixeira LB, et al. Saúde é democracia: 
a voz dos participantes da 16ª Conferência Nacional de Saúde de 2019. 1. ed. Porto Alegre: Editora Rede 
Unida; 2024. v. 1. 146 p. Disponível em: https://editora.redeunida.org.br/wp-content/uploads/2024/07/Li-
vro-Saude-e-democracia.pdf



149

e Assessoramento Popular, o CEAP, lá de Passo Fundo, em parceria com a 
OPAS e com o Conselho Nacional de Saúde. Este livro chama-se “Participação 
social em saúde e covid-19: análises de contextos e a atuação dos Conselhos 
Estaduais de Saúde do Brasil”33.

E: Muito obrigado, em nome do NUPEBISC e da Rede Unida. Agradeço 
a participação de vocês e espero que tenhamos mais espaços para debater essa 
questão que é tão sensível e crucial para pensar, inclusive, nos princípios da 
saúde coletiva no Brasil. Seguimos juntos na luta pelo SUS, um abraço a todos.

33    Kujawa H, Machado FV, Pinto RS, orgs. Participação social em saúde e covid-19: análises de contex-
tos e a atuação dos Conselhos Estaduais de Saúde do Brasil. 1. ed. Porto Alegre: Editora Rede Unida; 2024. 
v. 1. 340 p. Disponível em: https://editora.redeunida.org.br/wp-content/uploads/2024/07/Livro-Participa-
cao-social-em-saude-e-covid-19.pdf



150

Cogestão, apoio e avaliação na 
contemporaneidade do SUS34 

Juarez Pereira Furtado
Liane Beatriz Righi

Carlos Alberto Severo Garcia Jr.

Carlos Alberto Severo Garcia Jr.: Olá, bem-vindos ao “Diálogos em 
Saúde Coletiva”, uma iniciativa vinculada a Rede Unida, em parceria com a 
Escola de Saúde Coletiva da Araranguá e o Núcleo de Pesquisa e Extensão 
de Bioética (NUPEBISC) da Universidade Federal de Santa Catarina (UFSC). 
Produzimos encontros para debatermos criticamente sobre temáticas 
relacionadas ao campo da saúde coletiva. Sou Carlos Alberto Severo Garcia 
Jr., professor da UFSC e vou fazer a mediação desse encontro sobre cogestão, 
apoio, avaliação na contemporaneidade do Sistema Único de Saúde (SUS). 
Tenho a satisfação de estar com duas pessoas muito ilustres e amigas. 
Quem são eles? Liane Beatriz Righi, possui graduação em Enfermagem e 
Obstetrícia na Universidade Federal de Santa Maria (UFSM) e doutorado 
em Saúde Coletiva pela Universidade Estadual de Campinas (UNICAMP). 
Atualmente, é professora associada da UFSM, lotada no Departamento de 
Saúde Coletiva, no Centro de Ciências da Saúde, tem experiência na área da 
saúde coletiva, com ênfase em gestão municipal e regional do SUS, atuando 
principalmente na gestão da saúde, integralidade de saúde, apoio institucional, 
saúde mental, humanização e gestão e atenção do SUS. Uma amiga querida 
que tenho certeza de que vocês vão gostar muito de ouvi-la. E tem um novo 
amigo que vocês vão também conhecê-lo, o Juarez Pereira Furtado, professor 
associado, livre docente pela Unifesp, Departamento de Políticas Públicas e 
Saúde Coletiva, graduado em fisioterapia pela Universidade Federal de Minas 

34     Disponível em: https://www.youtube.com/live/C_4JdrOnA34?si=X57MF9coC4hq2ygc



151

Gerais (UFMG), doutor em Saúde Coletiva pela UNICAMP, tem três pós-
doutorados, além disso, é fundador integrante do Laboratório Interdisciplinar 
e Interepistêmico em Saúde Coletiva, é membro do programa de saúde de pós-
graduação interdisciplinar em Ciências da Saúde na Unifesp e atua nas áreas 
de pesquisa com avaliação de programas de serviço de saúde, epistemologia 
e iniciativas pluriepistêmicas em saúde em geral e saúde global. Quem quiser 
fazer comentários e perguntas pode colocar no chat, é muito bem-vindo para 
poder partilhar o que vocês estão acompanhando no debate. Espero que vocês 
aproveitem e que esse material não só fique disponível para esse momento, mas 
que em outros momentos possam ser utilizados para aulas e conversas e bate-
papos. Em nome da Rede Unida, da Escola de Saúde Coletiva e do NUPEBISC, 
agradeço a participação de vocês, caros professores Juarez e Liane. Professor 
Juarez, passo a palavra para o senhor e o senhor fica à vontade para transcorrer 
do jeito que se sentir mais confortável.

Juarez Pereira Furtado: Muito obrigado, Carlos, pelo convite, é um 
prazer estar no espaço que tem como nome diálogo, ou seja, vai ser uma 
conversa, uma interação, uma troca, tanto quanto possível pelos meios virtuais. 
E é um prazer também redobrado ter a colega Liane aqui, que tem sido parceira 
de muitas reflexões e iniciativas junto nesse diálogo. A gente teve uma pequena 
conversa antes desse encontro, para a gente se sintonizar e preparar da melhor 
maneira possível. Pretendo, na verdade, trazer uma discussão que foi feita 
justamente, a partir de Palmeiras das Missões/RS, a partir de um convite da 
Liane, e essa reflexão vem me acompanhando, então trago um pouco de alguns 
avanços para pensar a avaliação em saúde na contemporaneidade, as suas 
relações. Vou me firmar aqui num texto escrito, mas espero que com a ajuda 
dos slides vocês consigam ir acompanhando, e são slides também bastante 
enxutos, simples, é só para ir balizando a nossa conversa e ao final a gente ter 
algumas coisas para poder pontuar e realmente aprofundar o diálogo. Eu vou 
pedir licença para fazer esse compartilhamento de tela e dar início às nossas 



152

considerações. Uma questão que acho que a gente precisaria considerar 
quando se fala de avaliação, é algo que antecede e inclui à rigor, que é justamente 
o planejamento. Como sabemos, no âmbito da saúde coletiva, no final dos 
anos 80, e sobretudo nos anos 90, o planejamento em saúde alçou um nível de 
importância. Mas os seus antecedentes, embora a gente esteja falando dos anos 
90, na saúde coletiva, e alguns dos nossos ouvintes aí talvez tenham sido até 
protagonistas desse momento, mas os antecedentes podem ser localizados na 
criação da Comissão Econômica para a América Latina, que tem a sigla 
CEPAL, criada na ONU, em 1948, junto com tantos outros órgãos das Nações 
Unidas, como, por exemplo, a própria Organização Mundial de Saúde. A 
CEPAL tinha como objetivo oficial promover o desenvolvimento econômico 
de países membros que eram, por suposto, considerados subdesenvolvidos, 
então precisavam ser desenvolvidos. Mas, digamos que o objetivo de fato, no 
entanto, era fazer frente à União Soviética, nas disputas que eram muito bem 
esperadas na Guerra Fria, e, no caso, garantir maior controle sobre os países da 
América Latina por meio dessas iniciativas. O estímulo à implantação de 
modelos de desenvolvimento era essencialmente calcado no planejamento 
econômico, pelos países latino-americanos, mas sempre tendo como referência, 
como baliza, como ponto de vista, o modo de vida dos países, dos países 
centrais, né, e isso foi uma tônica na CEPAL aí no início da metade do século 
XX. Mas logo, se constatou que os objetivos da proposta, né, essa coisa 
desenvolvimentista, não seria alcançado sem que se chamasse outros setores, 
sobretudo aqueles chamados setores sociais, no processo. Afinal, o aumento da 
renda, supondo, os pequenos aumentos que houve, não foram acompanhados 
por igual distribuição dessa mesma renda. E menos ainda pela melhoria dos 
indicadores sociais de vida da população. Por isso, a partir dos anos 60, então 
já estamos dando um pulo para outra década, a CEPAL procurou expandir o 
modelo centrado no planejamento econômico para o que entendemos hoje 
como setores sociais. Nesse contexto, a Organização Pan-Americana de Saúde, 
a OPAS, ficou encarregada do setor, claro, saúde. E acionou, então, um recém-



153

criado Centro de Estudos do Desenvolvimento, que tem a sigla CENDES, que 
é da Universidade Central de Venezuela, para elaborar, então a OPAS pede 
para o CENDES apoiar e elaborar estudos que viessem a inserir a ideia de 
planejamento, tal como a CEPAL vinha sendo desenvolvido no setor 
econômico, só que agora na saúde. E aí, reza a lenda, mas não é só lenda, é 
verdade mesmo, que um dos membros do CENDES tinha um orientando 
argentino de nome Mário Testa, que ele disse, olha, esse orientando pode ser 
que se interesse por isso, ele já está fazendo algo nessa direção. Mário Testa, 
inclusive, se envolve no que hoje é amplamente conhecido como o método de 
planejamento em saúde do CENDES-OPAS, lançado em 1965. Embora o 
CENDES-OPAS apresentasse avanços em relação ao modelo CEPALino, então 
a gente falou de um desenvolvimento essencialmente econômico, depois um 
que dialoga com o social, inclusive a saúde, que é o do CENDES, mas ele 
carregava ainda, claro, um pendor economicista, e com limitações 
metodológicas que se somaram à crítica, política, ao desenvolvimentismo dos 
Estados Unidos para a América Latina, além dos golpes e ditaduras que foram 
implantadas aqui, que levaram a consideração, a discussão, a reflexão sobre a 
necessidade de incorporar o político ao planejamento, porque era um 
planejamento muito tecnicista, muito técnico-burocrático. E aí, nos anos 1970, 
temos o advento de propostas de planejamento que têm as questões políticas 
como se, em vez de ser o objeto, não é mais o contexto, é a sua centralidade, 
como é o caso do planejamento estratégico situacional do chileno Carlos 
Matus. Mais tarde, o pensador argentino Mário Testa, já citado, dará sua 
contribuição com a proposta do pensamento estratégico em saúde, no início 
dos anos 80. A proposta de Matus e Testa para o planejamento de saúde se 
tornaram hegemônicos em certos setores da saúde coletiva, no Brasil dos anos 
90. Nesse mesmo período, eu estou falando da década de 90, e tenho certeza de 
que meus colegas de mesa aqui, quando eu falo de Mário Testa, Carlos Matus, 
é uma coisa que não só é familiar intelectualmente, mas provavelmente foi 
instrumento de trabalho junto às redes, à constituição do próprio SUS. Mas, 



154

nesse mesmo período, a avaliação é considerada uma parte do ciclo das políticas 
públicas, quase uma decorrência ou passo seguinte à implementação do 
planejado, de modo a acompanhar o que foi formulado no plano. Então, para 
contemplar a avaliação, nesse momento, o nosso grande referencial era Avedis 
Donabedian, que é um médico libanês, radicado nos Estados Unidos, e é dele a 
proposta da avaliação de inspiração funcionalista, não que ele chamasse assim, 
mas a gente pode interpretar assim, que era calcada na famosíssima tríade quase 
absoluta de estrutura, processo e resultado. E originalmente, não podemos 
esquecer, que foi voltado para abordar a qualidade do trabalho médico. Mas a 
influência de Donabedian foi de tal magnitude que, na referida década, anos 90, 
ele era praticamente sinônimo de avaliação em saúde coletiva aqui no Brasil. 
Assim, o que temos na saúde coletiva dos anos 90 é uma hegemonia do 
planejamento em saúde de perspectiva crítica, como político, como objeto 
central, acompanhado de uma avaliação de caráter funcionalista, ou Donabedian, 
e ainda em busca de formas de avaliar mais adequadas aos programas e serviços 
em implantação e implementação no SUS. A busca de uma avaliação que 
superasse as limitações dos estudos epidemiológicos ou funcionalistas, e olhasse 
melhor para o que ocorria no interior dos serviços e programas, que não fosse 
preocupada apenas com os insumos utilizados e com os resultados obtidos, ou 
somente com causa e efeito, levou alguns pesquisadores dessa nossa área a 
conhecer e assimilar a chamada Program Evaluation, que é de origem 
essencialmente americana. Claro que a origem dessa Program Evaluation nos 
Estados Unidos tem uma história muito específica, tem a ver com o 
desenvolvimento num certo momento do país, de políticas sociais dos anos 60, 
mas enfim, é um capítulo à parte, a gente não vai entrar muito nisso aqui, mas ela 
foi inspiradora para nós, para certas escolas aqui num certo momento. Essa 
Program Evaluation, que a gente traduz como Avaliação de Programas e Serviços 
aqui no Brasil, chegou ao Brasil depois de adaptada para o setor saúde por um 
grupo de pesquisa em saúde pública da Universidade de Montreal em meados 
dos anos 90. Não é por acaso que eu estive lá num certo momento fazendo parte 



155

do meu doutorado, mas também não fui de alegria, porque já tinha um trânsito 
entre alguns brasileiros interessados em avaliação e esse grupo de pesquisa 
interdisciplinar em saúde na Universidade de Montreal. Agora, tem uma outra 
via pela qual essa Program Evaluation entra aqui no Brasil, é por intermédio do 
terceiro setor. Nesse último caso, eu fiz intermediação pelo Canadá, pois o 
terceiro setor sempre atuou em várias áreas além da saúde, no que tange a 
avaliação. Traduziram livros, tipo o Instituto Ayrton Senna traduziu um livro 
clássico da Avaliação de Programas e Serviços americano para o português. 
Então, o terceiro setor tem um interesse, uma atuação em avaliação de Programas 
e Serviços de Saúde inclusive, mas não só, mas com uma perspectiva muito 
própria. Como vocês podem imaginar, a inserção dessa verdadeira escola de 
avaliação aqui, não foi fruto apenas de acadêmicos bem-intencionados. Longe 
de mim dizer para vocês que aí a gente acordou inspirado, foi no Canadá, 
aprendeu e trouxe para cá. Não é assim que a vida funciona. A indução das 
agências multilaterais de financiamento, que financiaram boa parte de coisas que 
tem a ver com SUS, teve papel importante no desenvolvimento da avaliação de 
saúde no Brasil à época, porque elas consideravam que o que é bom para lá é 
bom para cá, e se lá já tinha uma cultura avaliativa importante, parte do dinheiro 
que era deslocado para financiar nossas iniciativas deveria ser usado justamente 
para avaliar essas mesmas iniciativas. Então, teve um papel indutor importante. 
A sorte, sei lá, é que a gente tinha alguns agentes no Ministério da Saúde à época 
que souberam, ok, a gente faz, mas não precisamos usar esses avaliadores que 
vocês estão indicando, a gente pode constituir os nossos próprios. Tem uma 
viradinha aí, porque a ideia deles era induzir, mas trazer também o povo deles, e 
num certo momento a gente consegue fazer isso pelas contingências da vida. 
Tinha atores posicionados em locais estratégicos, e conseguiram, sim, trazer a 
avaliação, mas constituir grupos nacionais. Mas o advento dessa escola também 
é um capítulo à parte, e a gente vai estreitar o foco aí sobre duas áreas muito 
próximas, que é a avaliação e planejamento em saúde, conforme eu venho 
dizendo. Então, a gente tem o planejamento em saúde hegemônico, dos anos 90, 



156

mas ele acabou sendo largamente ultrapassado pela avaliação em saúde a partir 
do início dos anos 2000. Tem um texto35, uma publicação de 2018, tem a parceria 
do Gastão, da Rosana, do Wagner, em que a gente verifica por meio de dados, de 
estudo empírico, que no início do século atual há um declínio da produção, a 
gente fez um estudo bibliométrico, da produção indexada ligado ao planejamento 
em saúde e significativa expansão daquela voltada para a avaliação em saúde. É 
como se o primo rico ficasse pobre e a prima pobre ficasse rica, é bem um gráfico 
que um sobe e o outro desce. Embora a gente não tenha olhado para isso, somos 
levados a crer que o planejamento foi igualmente suplantado pela avaliação no 
que tange às disciplinas, cursos e outras iniciativas do gênero nos departamentos 
de saúde coletiva, por exemplo, ou na própria graduação em saúde coletiva. Mas 
na produção bibliométrica isso foi claro. Mas a gente percebe que há um certo 
ocaso do planejamento e uma certa valorização do que se entende por avaliação. 
Mas afinal, o que a gente pode deprimir? A gente pode depender dessa expansão 
da avaliação em saúde, ao que tudo indica, em detrimento do planejamento em 
saúde. O que é que isso tem importância para pensarmos na ideia de emancipação? 
De nossa parte, acho que refletir sobre isso, indagar mais e melhor sobre o lugar 
que a avaliação vem ocupando na sociedade no geral e claro, na saúde coletiva 
em particular. E, consequentemente, sua função e perspectiva, em outros lugares, 
colocando mais alerta sobre os modos mais adequados de utilizá-la. Na verdade, 
o que nos preocupa é a transposição, essa é uma hipótese que a gente tem, que 
haja uma transposição dos modos de gerir a coisa pública, quer dizer, isso é um 
fato, a hipótese é outra. O fato é que a gente tem gerido a coisa pública, isso se 
acirrou nos anos 90, dos meios oriundos do setor privado. Aqui a gente dá o 
nome de gerencialismo, essa transposição da forma de gerir o privado para o 
público, como se essa fosse a panaceia. E, de alguma razão, isso parece constituir 
uma das razões do declínio do planejamento e da ascensão da avaliação. Afinal, 
poderia estar a avaliação sendo funcional ao acirramento das contrarreformas 

35    Furtado JP, Campos GW de S, Oda WY, Onocko-Campos R. Planejamento e Avaliação em Saúde: 
entre antagonismo e colaboração. Cadernos de Saúde Pública [Internet]. 2018 Jul 23;34:e00087917. Dispo-
nível em: https://www.scielosp.org/article/csp/2018.v34n7/e00087917/



157

de caráter liberal? É uma questão que essas contrarreformas de caráter liberal 
também atendem pelo nome de neoliberalismo. Ou seja, trata-se de uma 
supressão relativa do planejamento em sua essência, pois o planejamento, em 
sua natureza, questiona as finalidades e os objetivos das organizações — ele 
busca compreender o para quê das nossas ações. Será que a supressão disso 
estaria a serviço exatamente de suprimir a nossa já limitada, sempre limitada, 
capacidade de estabelecer as finalidades das nossas iniciativas? Ato contínuo, a 
avaliação dessa nova transformação a que vem sendo empurrada pode ocupar o 
lugar por meio do qual até então perguntávamos, via planejamento, para onde e 
por quê. E com a avaliação talvez a gente possa, uma avaliação obviamente 
submetida, indagar de forma reduzida e mesmo funcional e ficarmos contentes 
em fazer perguntas tais quais, como, quanto, em que medida. Nesse cenário 
podemos acabar esquecendo que as regras do jogo, aqui entendidas como as 
definições mais essenciais de nossas políticas, programas e serviços sociais, 
podem, elas também, serem colocadas em questão. Ou seja, quando a gente fica 
perguntando muito só no plano do como, quanto, em que medida, a gente pode 
não fazer perguntas mais anteriores essenciais, que é para onde e por quê. Como 
afirmou o Carlos Matus em um de seus escritos sobre planejamento estratégico, 
PES, apesar de todas as dificuldades, temos que tentar vencer esse jogo dialético 
no qual estamos inevitavelmente envolvidos. Em síntese, já não é o finalzinho, 
mas já indo para o final, o que estamos buscando refletir aqui com vocês é que 
há indícios importantes de que a avaliação pode estar sendo usada não para 
elucidar, estabelecer parâmetros e suscitar mudanças e correções de rota. Ao 
contrário, há um risco, ela pode vir a ser usada, e efetivamente pode estar sendo 
usada em parte, para mascarar, para submeter e conservar, se não aumentar, os 
processos de dominação em cursos na sociedade neoliberal. Nesse sentido, eu 
convido vocês a sair um pouco do setor saúde e olhar para o uso, ou talvez abuso, 
da avaliação em nosso cotidiano. Ainda que não se trate da avaliação tal qual 
vimos tratando até aqui, o que chama a atenção de vocês para isso. Vou fazer 
algumas analogias, comparações, mas sem a pretensão de que eu estou tratando 



158

a avaliação tal qual a gente vem tratando até aqui. Mas convido vocês a observar 
como o significante avaliação é usado nesses exemplos, que podem ilustrar os 
potenciais abusos, abuso de sentido, e que assim proliferam estratégias ditas 
avaliativas em nosso dia a dia, por exemplo, por meio de aplicativos de transporte 
urbano, como o Uber, além daqueles ligados à hotelaria, como TripAdvisor, 
Airbnb. Percebam que nesses casos, trata-se de tradicionais formas de gestão 
com nome mais palatável, mais aceitável de avaliação. Essas empresas que usam 
diuturnamente o que chamam de avaliação, na verdade precarizam e terceirizam 
até a gestão e o monitoramento do que é ofertado. Usando subterfúgios, 
pasteurizados, e fetichizados nos aplicativos que emergem nas telas. Para avaliar 
de verdade, se fosse uma coisa para valer, do ponto de vista avaliativo, os 
aplicativos deveriam conter indagações, por exemplo, sobre as condições de 
trabalho do motorista, local de refeição e banheiros disponíveis para eles, 
suportes em situação de impedimento de trabalho etc. E como vocês sabem 
muito bem, mesmo no interior do Estado, essa prática encontra-se disseminada. 
Sabemos também que, via avaliação, o CNPq e CAPES praticamente formatam 
e gerenciam toda a produção pública de ciência no Brasil. Com este último caso 
do CNPq e CAPES, podemos, inclusive, ilustrar o que dissemos há pouco sobre 
avaliação. Porque aí se dispensa também questões essenciais como o “para quê” 
das iniciativas e seus respectivos sentidos. Muito raramente vimos perguntando 
sobre que tipo de ciência queremos e precisamos para o Brasil, o que seria algo 
próximo de um planejamento. Mas diuturnamente somos indagados sobre o 
quanto vimos produzindo, de artigos, palestras, orientações etc., de modo a 
compor o nosso currículo Lattes. Agora, finalizando, de verdade, eu gostaria de 
dizer que pensar a avaliação como instrumento que contribua com a conquista 
da emancipação é tão ousado quanto necessário. O que vem explanando até aqui 
indica riscos, no entanto, de que ela seja capturada justamente na direção 
contrária, ou seja, aquela da opressão e da alienação. Seus usos e, sobretudo, 
abusos na contemporaneidade, possam assumir um caráter efetivamente de 
gestão, e uma gestão neoliberal, só que com outra roupagem. Compreendemos a 



159

emancipação em seu estado mais desenvolvido, a chamada emancipação 
humana, e que, segundo Marx, seria aquela que restitui o mundo e as relações 
humanas aos próprios seres humanos. E aí teríamos um bom referencial para 
considerarmos. Mas também sabemos que a emancipação humana e esses 
moldes exigem a superação da mercantilização da vida, do capital e da própria 
concepção de estado, algo cuja radicalidade nos obriga a colocá-la como um 
horizonte, ou, no melhor sentido da palavra, como uma utopia. Antes dela, da 
emancipação humana, talvez devamos considerar o tempo presente e, portanto, 
a emancipação política, expandindo os gradientes de democracia e de maior 
permeabilidade do estado às chamadas demandas das classes subalternas, dos 
direitos humanos e dentre outras coisas. Nesse contexto, a avaliação, não nos 
iludamos, é apenas um grão de areia numa grande praia. No entanto, e apesar 
disso, é aí que podemos e devemos operar, esperando somarmos a outros 
movimentos na mesma direção. Um possível caráter e um caminho para isso 
seria rever as nossas próprias bases ontológicas e epistemológicas que, por sua 
vez, sustentam pensamentos e práticas em avaliação. Talvez necessitemos, como 
fez o planejamento em saúde e em sua história, igualmente trazer o político para 
o interior da avaliação. E nos parece que trazer o político para dentro da avaliação, 
como fez o planejamento, pode se dar trazendo a categoria aspas, trabalho, que 
me parece sistematicamente esquecida, para o interior das pesquisas e práticas 
avaliativas. Nesse sentido, falamos muito de avaliar uma intervenção, nome 
genérico, para programas e serviços. Como se ela, a intervenção, constituísse a 
coisa em si, fosse a base ontológica de nossas avaliações. Mas ao fazermos isso, 
por alguma razão, a maior parte dessas intervenções são trabalho vivo em ato, 
são constituídas de trabalho humano com todas as implicações que isso traz 
consigo. Fica aqui, então, uma indagação sobre como poderíamos começar a 
rever as nossas próprias bases ontológicas em avaliação. Mais recentemente, as 
reflexões de Roy Bhaskar e sua ontologia estratificada, chamada de Realismo 
Crítico, tem me permitido avançar as reflexões sobre uma ontologia não 
submetida à epistemologia. Só um parêntese, tem uma leitura muito, digamos, 



160

polêmica que dois autores americanos fizeram do Roy Bhaskar para propor a 
chamada avaliação realista. Esta proposta me parece calcada numa leitura 
bastante limitada das ideias de Bhaskar. Mas isso é, enfim, tudo isso que eu acabo 
de dizer é tema para um outro encontro e debate. Finalmente, considero que a 
revisão de nossas bases ontológicas pode reverberar e disparar discussões 
importantes em torno de nossas bases epistemológicas em avaliação. Fica aqui o 
convite para a gente aprofundar, quem sabe, nessa direção daqui para frente nas 
nossas produções avaliativas. 

C: Muito obrigado. Excelente, Juarez. Obrigado por partilhar seus 
conhecimentos e conseguir, ao mesmo tempo, captar e capturar com a sua 
eloquência. Não vou estender o comentário e vou passar a palavra para a 
professora Liane, que vai ter um desafio de fazer uma costura com os seus 
temas e manter esse alto nível de discussão. Liane, a palavra é tua. 

Liane Beatriz Righi: Olá, bom dia. Abraço, Juarez e Carlos. Bom dia a 
quem nos assiste. Esse convite da UFSC, campus Araranguá, é muito 
importante. Participei de algumas conversas durante a pandemia36, e esse é um 
espaço muito potente.  Muito obrigada. Carlos Severo e eu trabalhamos na 
Política Nacional de Humanização (PNH) e algumas questões que estamos 
tratando aqui, também problematizamos na experimentação do apoio. A 
intervenção do Juarez foi muito impactante e está difícil começar a falar depois 
dela. Eu preparei algumas anotações e vou iniciar pelo tema: Cogestão, apoio e 
avaliação na contemporaneidade do SUS. A primeira questão foi a 
contemporaneidade, que pode ser definida como situação, processo que está 
acontecendo e no qual estamos imersos. Mário Testa nos ensina há muito 
tempo que a realidade é complexa, contraditória e conflitiva; Juarez localizou 
esse autor, historicamente, no CENDES-OPAS, e fez referência a crítica que 
Mário Testa fez ao planejamento normativo. Quando Testa elabora uma crítica 
36     As conversas mencionadas foram reunidas em forma de ebook em “Diálogos em quarentena”:  ht-
tps://editora.redeunida.org.br/wp-content/uploads/2021/11/Livro-Dialogos-em-quarentena.pdf



161

ao planejamento normativo, ele diz que esse era o planejamento do método 
CENDES-OPAS; situamos Mário Testa, Carlos Matus, e na sequência, situamos 
Gastão Campos como críticos ao planejamento normativo. Nós também 
partimos da crítica ao planejamento normativo e assumimos perspectivas 
estratégicas. Se a realidade é complexa, contraditória e conflitiva, o planejamento 
normativo, sustentado na norma, fracassa. Há um desencontro entre a norma 
e o conflito, a complexidade e a contradição. Essa é a primeira questão. 
Voltando à contemporaneidade, parece que nos toca viver um tempo que isso 
tudo está mais exacerbado. Nesse aspecto, destaquei um ponto para iniciar, 
como uma contradição que marca o nosso tempo: o crescimento do campo 
ideológico que nós estamos denominando de extrema direita, que provoca 
abalos à democracia institucional e se sustenta na desqualificação do outro. A 
visão do Estado neoliberal inclui a falácia do sucesso individual e a perspectiva 
de que o saber de cada um é suficiente, o que não potencializa a cogestão. O 
modelo da cogestão está relacionado à democracia institucional e isso está em 
disputa. Nosso tempo é marcado pelos desastres, pelas mudanças climáticas e 
pelos efeitos das emergências de saúde pública na rede de atenção à saúde. 
Nesse contexto, são as redes de serviços públicos mais fragilizadas que estão 
enfrentando o impacto de desastres e outras emergências de saúde pública.  
Quando uma equipe de saúde se sustenta ou apenas usa o seu saber e não 
lateraliza, não vê necessidade do saber do outro, é como se (utilizando 
livremente um conceito da esquizoanálise) a gente dissesse que ele apenas põe 
“decalques” naquilo que falta, não deixa aparecer aquilo que falta. E isso vai 
levando à competição, à competição ao invés de composição entre saberes 
diferentes, a uma competição para qual é o saber que de fato vale, de fato. 
Quando nós olhamos para uma equipe não estimulada a fazer composições e 
muitas vezes estimulada a competição, isso é coerente com o Estado, com o 
papel do Estado que não é a política pública. Ao mesmo tempo, o impacto das 
emergências exige permanência, exige conhecer o trabalho, exige confiar, exige 
contratar e exige capacidade de mudança. Quando cheguei nesse ponto, fui 



162

olhar para um município impactado pelo desastre no Vale do Taquari, Rio 
Grande do Sul, pela enchente de 2023. Nós encontramos neste município 
muito impactado e na equipe mais impactada 14 profissionais de saúde. Um 
bolsista, um cargo em comissão, sete em emprego público, um contrato por 
pessoa física, 13 intermediados celetistas e uma pessoa jurídica. Mesmo sendo 
otimista e considerando que está classificado como emprego público 
estatutário, mesmo nessa visão muito otimista, teria metade de pessoas com 
algum grau de estabilidade no serviço. Então, essa é a primeira questão. Nós 
estamos falando em cogestão e apoio num cenário onde foi produzida uma 
grande fragilidade e essa fragilidade é pela não permanência. Então, parece 
que está dado que cada um sabe o que faz, cada um entra na equipe e opera 
com o seu saber e que, portanto, lá na frente nós teremos algum produto e que 
essas pessoas podem ser substituídas no seu lugar. Essa é a perspectiva taylorista 
que, também, toma o campo da gestão no Brasil, e vai propor as primeiras 
discussões sobre cogestão alicerçadas na crítica à gestão tradicional, inclusive 
nomeando que é uma crítica ao taylorismo. Em que se sustenta o taylorismo? 
Se sustenta na crença de que cada um faz a sua parte e no final nós temos um 
produto, que isso não precisa ser pactuado, que há uma distância entre a 
concepção do trabalho e a sua execução. Nesse contexto, nós estamos marcados, 
a contemporaneidade é marcada pela fragilidade e pelo desinvestimento no 
que nós chamamos de “trabalho de equipe”. Então, isso é visível no grau de 
precarização do trabalho. As equipes que enfrentam situações tornadas mais 
complexas, mais conflitivas e mais contraditórias a partir do impacto de um 
desastre, são equipes que estão fragilizadas, que não têm confiança entre si, 
que não pactuaram o processo de trabalho. Aí nós entramos com o tema da 
cogestão. Vou usar nessa segunda parte da minha exposição, o texto do Gastão 
Wagner de Sousa Campos, Gustavo Tenório Cunha e a Mariana Dorsa 
Figueiredo, que está no livro “Práxis e formação Paideia: apoio e cogestão em 
saúde”37. Há uma relação importante entre democracia institucional, que a 
37     Campos GWS, Cunha GT, Figueiredo MD. Práxis e formação Paideia: apoio e cogestão em saúde. 
São Paulo: Editora Hucitec; 2013. 



163

proposta de cogestão é para ampliar o grau de autonomia de democracia 
institucional e o apoio entra nesse desenho. Cogestão e apoio é manter 
esperança, essa ideia da esperança é sustentar, criar ou apontar, dar condições, 
criar condições para a constituição de algum ambiente democrático nas 
equipes de saúde. Nós estamos falando que gestão e atenção são indissociáveis. 
Portanto, uma gestão mais democrática, uma clínica compartilhada, projeto 
terapêutico singular, desenho de itinerários terapêuticos, conversar sobre 
como trabalhar a partir do impacto de um desastre, essas perspectivas, esse 
jeito de trabalhar implica, então, graus de democracia institucional. Então, 
cogestão da definição, cogestão implica a composição de diversas perspectivas 
e a construção de um conhecimento singular, transdisciplinar entre sujeitos 
que estão localizados em distintas classes ou papéis sociais e aí os autores 
dizem que, como é o caso das equipes profissionais, a relação entre profissional 
e usuário, governante e governado. Há uma coprodução, nós apostamos num 
espaço de coprodução. A cogestão está associada a uma tradição libertária, 
uma tradição, então, de democracia. Também dizer que nos espaços de 
democracia institucional, nos espaços de cogestão, ninguém sai da roda, 
ninguém sai de um processo de cogestão da mesma forma que entrou. O 
Gastão, a Mariana e o Gustavo retomam um diagrama que o professor Gastão 
havia proposto, dizendo que num processo de cogestão, há forças internas. 
Quando falamos do método Balint de Paideia, o que me afeta? Gravidez na 
adolescência pode me afetar muito. Algo assim, do interno. Ao mesmo tempo, 
há forças externas. O financiamento, a precarização do trabalho, a agenda da 
gestão, forças externas. Nós estamos falando de uma síntese singular. Aquela 
equipe atravessada por forças internas, e por forças externas, precisa ter um 
espaço. Precisa de um momento, precisa de método, inclusive, para fazer o que 
chamamos de síntese singular. Nesse local de trabalho, dadas essas condições, 
com essa pressão externa, com as nossas características, como estamos lidando? 
Como estamos propondo o nosso processo de trabalho? O que pode ser 
diferente? O que está dando certo? O que não está dando certo? Então, indo 



164

para a segunda parte dessa minha fala, quero colocar o apoio nessa dimensão. 
Acho que é uma captura importante do conceito de apoio nos últimos tempos. 
O apoio se transforma em mais uma força externa, em um suporte para ampliar 
a capacidade de sínteses singulares. Essa é a minha contribuição para o debate 
hoje. A equipe está atravessada por suas questões internas, como a precarização 
do trabalho, a clínica, o que deu mais ênfase no curso, o fato de ser jovem, de ter 
mais experiência, de ser médico, ser enfermeiro, ser psicólogo. Ao mesmo tempo, 
há pressão externa, com a agenda do secretário, o financiamento, a última 
portaria, o desastre, o impacto da enchente. O apoiador (seja ele, a Secretaria 
Estadual de Saúde, a Força Nacional do SUS, o apoiador do CONASS, do 
CONASEMS); esse apoiador poderia recuperar a sua função de dar suporte para 
esse coletivo organizado para a produção. E não estou falando nada novo, porque 
isso já estava lá no anti-Taylor. Mas uma supervisão, um suporte, tem uma 
metodologia. No cenário contemporâneo dos nossos serviços, da nossa rede, 
abaladas pelo impacto de desastres ou de emergências em saúde pública, a 
tendência é constituir mais pressão externa. Pensando nesse debate, pensando 
nessa encomenda que o Carlos fez mais voltada para mim, de falar da cogestão e 
do apoio e trazer a questão dos desastres, e também me preparando para a mesa 
que vou participar no Congresso da Abrasco, parece que a contribuição que eu 
poderia fazer para o campo nesse momento é não reduzir o apoio a mais uma 
força externa sobre a equipe. Mas não é só trazer de volta as ideias que 
promoveram as primeiras experiências de apoio. Não é um saudosismo, trata-se 
de reposicionar o apoio como suporte, como apoio mesmo, para que coletivos 
organizados para a produção, para que equipes possam ampliar sua capacidade 
para elaborar sínteses singulares no contexto do trabalho de cada grupo. E nós, 
neste momento, o que estamos conseguindo produzir a partir desse conjunto de 
forças internas e externas? O apoiador não pode se restringir ao suporte para 
adesão a uma portaria, e essa restrição é mais dramática em situações de 
desastres. Então, se não é isso, se não é chegar no município para fazer ou para 
avaliar plano de contingenciamento, ou para ofertar mais uma portaria para 



165

contratar mais gente, se não é só isso, o que a isso se deve incorporar? Esse 
apoiador é alguém que está na coordenadoria de saúde, por exemplo, e que se 
desloca ao município, ou é a Força Nacional do SUS, ou é a Universidade. Então, 
o que agregar ao que estamos denominado apoio, deve ser incorporado no 
encontro entre quem apoia e equipes apoiadas? Propõe-se agregar a atividade do 
apoiador a capacidade de fazer contratos e promover reuniões em rodas. Porque 
o espaço de uma roda que tem oferta - apoiador está autorizado a fazer ofertas 
– precisa também estar aberto às prioridades de quem é apoiado. Por exemplo: 
há uma portaria que permite a contratação de mais psicólogos e há uma forma 
para fazer a adesão e também para prestar contas. O apoio não pode se reduzir a 
isso, a segunda questão é como vamos organizar o trabalho da equipe a partir 
dessa novidade. Enquanto norma e prescrição e como força externa, o objetivo 
fica restrito à portaria e se não aderiu ainda a tal portaria, não tem o recurso. O 
apoio agrega encontros com as equipes e pode perguntar: quem trabalha aqui? 
Quem constitui esse coletivo organizado de produção? Como vocês enfrentaram 
o impacto do desastre? Que mudanças vocês fizeram? O que deu certo? Que 
soluções vocês encontraram? Quais são os problemas dessas soluções? Esse 
reposicionamento exige um contrato, porque o apoiador sabe da insuficiência, 
sabe dos limites, ele tem incertezas. O campo da incerteza é o campo para 
compor, porque se só existem certezas e verdades, vamos resumir muito o escopo 
daquilo que podemos fazer no apoio para uma equipe. É comum a agenda ficar 
restrita a portaria ou a avaliação com a limitação que o professor Juarez já 
apontou. Alguém se desloca para avaliar como um plano de contingenciamento 
foi aplicado e chega a conclusão que falhou. Simultaneamente, neste mesmo 
lugar, neste mesmo cenário, podemos ouvir, por exemplo, que a atenção básica 
está muito centrada na especialidade, que as gestantes estão sendo atendidas 
apenas pelo gineco-obstetra, o que é um limite. A gestão sabe que quem atende 
a gestante não conhece o lugar onde ela vive, não conhece o território, que o 
atendimento está muito centralizado e que isso impede uma ação mais rápida no 
caso de uma enchente que tenha deixado essa gestante isolada. A segunda 



166

pergunta é a respeito do que foi feito. E a resposta foi que, para contornar isso 
que já sabíamos que era uma limitação da nossa forma de trabalhar, nós 
acionamos tal recurso, fazemos de tal forma. Isso amplia a capacidade de análise. 
Mas, para fazer isso, este apoiador, essa figura, essa função-apoio, precisa de um 
contrato porque ele precisa retornar ao mesmo grupo. Por isso, o apoio implica 
algum grau de cogestão. Nós não podemos esperar boas condições para fazer 
apoio, porque as nossas equipes estão fragilizadas. Mas pode ser importante a 
identificação de unidades de produção que nós pudéssemos apoiar. E apoiar é 
ficar um tempo junto. Esse contrato deve incluir “eu volto aqui”, na medida em 
que tomamos decisões, criticamos, acertamos mudanças, elegemos nossas metas 
e, portanto, voltamos a nos reunir. Por isso, seria importante fazer um desenho 
de apoio institucional. Duplas, com pessoas da universidade, secretarias 
estaduais, pessoas com mais experiência, dando suporte para equipes gestoras e 
equipes assistenciais nos territórios. Vou propor que começassem pelos 
territórios atingidos pelas enchentes. Porque essas equipes provavelmente ficarão 
ainda mais fragilizadas se a nossa única oferta for com características de mais 
força externa. Seria importante criar condições para dar suporte, podemos 
começar com experiências nos municípios e equipes impactadas pelos desastres. 
O apoio visa ampliar a capacidade de lidar com o poder, com circulação de afeto, 
com saber, pensar a constituição de redes, de organização. É necessário discutir 
o processo de trabalho, porque ele pode ser de uma forma, mas pode ser de 
outra. E não necessariamente algo está errado ou está certo. Seria oportuno fazer 
apoio para a gestão, tentando estagnar a precarização do trabalho. Onde for 
possível, estagnar a precarização do trabalho. E fazer apoio para equipes, 
começando pelas impactadas por efeitos dos desastres, no sentido de 
recomposição do processo de trabalho. Isso é uma aposta. É uma aposta com 
esperança. Muito obrigada.

C:  Obrigado. Excelente. A incerteza é o campo para compor. Liane 
Righi. Achei esplêndida essa frase que surgiu espontaneamente. Ela sintetiza 



167

muita coisa. Muito obrigado. Inspiradora as tuas palavras. Recordo de uma 
provocação em um texto38 do professor Kenneth Camargo Jr.: “por que falar de 
epidemiologia nessa hora?” Por que falar de humanização numa hora dessas? 
Por que falar de cogestão numa hora dessas? Por que falar de avaliação numa 
hora dessas? Acho que é importante retomar essas perguntas. Não é por acaso 
que estamos debatendo e trazendo essas questões para esse encontro. A Liane 
sintetiza muito bem a questão das forças externas no contemporâneo e dos 
modos de fazer gestão institucionais dos municípios e estados, relacionando 
com a naturalização e desnaturalização do “ser suporte” e não de “dar 
suporte”. É como se o apoiador representasse uma suposta condição para 
que se modifique um cenário, um contexto, mas que ele sozinho não tem 
condições para mudanças. Seria uma função impossível. E também é um lugar 
impossível o apoio ser realizado por um “super sujeito”, um “super interventor”. 
Para se posicionar e reposicionar precisa de tempo-contexto e uma caixa de 
ferramentas. Ter uma composição que seja pelas universidades, pelas outras 
instituições ou pessoas que tenham um certo acúmulo também. Para poder 
fazer essa trama tem que ter na caixa de ferramentas possibilidades de ter 
tempo para que esse contrato se faça. A Liane propôs que sejam os territórios 
que estão passando por situações graves ou assolados pela questão da natureza 
global. E que o apoiador tenha também à disposição, ferramentas avaliativas 
que sejam propositivas naquele contexto e tempo. Não adianta chegar somente 
com o corpo, ele tem que também estar disponível para analisar o que acontece 
nos espaços, sem entrar necessariamente na mesma velocidade que se tem 
naquele local. Porque senão ele pode ser “capturado”. Em perspectiva, por 
alguns momentos parece que há um movimento de desocupação do SUS com 
regimes de trabalho de precarização. Ao mesmo tempo, há boas experiências de 
companheiros e companheiras para “aquilombar o SUS” em uma perspectiva 
antirracista, decolonial. Ocupar esse SUS de um jeito enquanto os regimes 
de trabalho estão fazendo uma desocupação do SUS. Muitos trabalhadores/
38     Camargo JR. Epistemologia numa hora dessas? (Os limites do cuidado). In: Pinheiro R, Mattos RA, 
orgs. Cuidado: as fronteiras da integralidade. Rio de Janeiro: Hucitec/Abrasco; 2004. p. 157‑70.



168

as estão com vínculos frágeis de trabalho. Como efeito colateral, há o desafio 
da sustentabilidade de uma esperança, pois existem essas fragilidades criadas 
justamente para não dar sustentabilidade às relações no trabalho. Quero trazer 
uma pergunta para o Juarez para tecer alguns comentários a partir do que 
ele nos provoca relacionado ao trabalho para o SUS vinculada a “uberização 
do trabalho” e repensar a organização e esses valores de trabalho. Você acha 
que a cogestão e o apoio institucional podem contribuir para esse modelo de 
sustentabilidade do SUS que atravessa a questão da uberização desses regimes 
de trabalho? Você acha que é possível a partir da cogestão - que é um modelo 
que exige tempo, contexto e caixa de ferramentas - é possível fazer uma 
inversão disso? Ou você acha que tem outros caminhos? Eu sei que é uma 
pergunta que não tem uma resposta pronta. Estou fazendo uma provocação 
para pensarmos. Depois também queria trazer uma pergunta que foi colocada 
no chat, mas vou esperar o Juarez, se ele quiser, responder essa pergunta.

J: Nós do SUS defendemos a chamada “redução de danos”, porque 
não significa a pessoa deixar de fazer uso, mas usar de alguma forma que 
não comprometa coisas essenciais da vida dela. E acho que a precarização ela 
realmente é uma política profunda e que vem acontecendo desde o nascedouro, 
o próprio nascedouro do SUS no contexto do acirramento liberal. E temos 
vivido isso desde então. Às vezes com algumas ilhas, oásis, mas em geral é uma 
tendência. E aí a cogestão talvez nessa perspectiva possa atenuar alguns efeitos 
dessa política que é muito maior. Teremos que por meio dela resgatar o sentido 
ou fazer frente à alienação que a terceirização impõe. As pessoas aterrissam nos 
serviços sabendo que vai ser por um tempo curto, apenas, a vinculação é frouxa, 
é quase uma espécie de plantão, um plantão mais estendido. E a cogestão, em 
boa medida, consegue trazer parte do coletivo para os sentidos, propósitos e 
questões que estão envolvidas ali na essência. No limite, a defesa da vida. Então 
ela pode fazer frente à magnitude que ela alcança. E ela contribui com certeza 
para atenuar e se posicionar diferentemente. Eu tenho experiências práticas 



169

na vida profissional de condução de serviços nessa perspectiva, enfrentando 
a complexidade que é, por exemplo, o desmonte de hospitais psiquiátricos e 
implementação da reforma psiquiátrica. E claro, essa perspectiva co-gerida 
de investimento coletivo dos sentidos maiores que aquilo envolve faz toda a 
diferença. Mas ela tem limites e aí os limites têm sido cada vez maiores frente 
ao acirramento do neoliberalismo. O que podemos fazer frente aos tetos que 
foram impostos à saúde, à educação com as PECs? Aí tem um embate entre 
a priorização do uso da riqueza produzida em nossa nação para contemplar 
as expectativas do rentismo ou para benefício da massa de trabalhadores que 
a produz? No limite é isso que temos vivido. O dinheiro, a riqueza sempre 
foram apropriadas por uma parte menor e isso está, ao invés de melhorar, está 
piorando. Os tetos impostos às políticas sociais públicas levam à precarização. 
Não só pelo teto, mas também essa terceirização que significa, não raramente, 
uma privatização, a entrada do mercado privado naquilo que a gente defende 
que deveria ser essencialmente público. Não querendo tangenciar, mas enfim, 
respondendo claramente a sua questão, acho que é uma ferramenta importante, 
mas com alcance também pré-definido. A gente precisa, na verdade, articular os 
vários alcances para que a somatória imprima as mudanças de que precisamos.

C: Excelente. Nós temos duas perguntas no chat. Vou partilhar com 
vocês. A primeira é do nosso amigo, companheiro também da Rede Unida, o 
professor Roger Ceccon. Ele diz o seguinte: “Liane, em Porto Alegre, entre 2015 
e 2018, tivemos um trabalho incrível com apoio institucional, com um grupo de 
25 apoiadores, que tive privilégio de compor e coordenar. Um trabalho que você 
conheceu e contribuiu. Entretanto, mesmo com muitos efeitos interessantes à 
época, o trabalho foi desfeito pela gestão neoliberal que assumiu a secretaria. 
E retrocedeu a lógica de supervisão, que logo depois se desdobrou com a 
terceirização da atenção primária em saúde, vigente até hoje. Como frear essa 
lógica neoliberal de precarização do trabalho que ataca toda e qualquer tentativa 
de democracia institucional? Abraço com saudade”. E vou aproveitar e fazer a 



170

leitura da outra pergunta da “equipe Oeste do DAB”, que diz o seguinte: “Gostaria 
de ouvir uma reflexão sobre as possíveis saídas, considerando a presença do 
apoio no contexto de resistência a processos democráticos. Quais ferramentas 
e estratégias podem ser possíveis?” Muito obrigado, equipe, pela participação e 
pela pergunta. Fiquem à vontade para transitar para onde vocês desejarem.

L: Primeiro, Roger Ceccon, um grande abraço. Saudade de você. 
Durante a pandemia, Roger e eu tentamos apoiar equipes gestoras da região 
noroeste do Rio Grande do Sul. A hegemonia do neoliberalismo implica a vida 
das organizações, determinando o desprezo pelo outro. Como Juarez reforçou, 
essa marca da contemporaneidade está associada à desinformação, porque 
precisa desinformação para garantir que você desrespeite o outro. É uma força 
muito grande, mas há saídas. Gosto muito da forma como o professor Emerson 
Merhy fala das linhas de fuga, das saídas, de encontrar espaços, inclusive 
para seguir experimentando. Seguir experimentando. Penso que nós, neste 
momento, estamos vivendo esse paradoxo. Do ponto de vista da política oficial 
do governo, o apoio foi descontinuado. Quando o NASF foi desfinanciado, 
havia uma certa crise -também conceitual - sobre o apoio, mas quando 
termina o NASF (e isso vem por uma portaria), quando o financiamento é 
suspenso, muitos locais seguem trabalhando com apoio de alguma forma, 
algumas pessoas seguiram fazendo apoio, esse conhecimento seguiu sendo 
produzido. Acho que isso é importante agora, quando há novamente um 
espaço institucional. Então, apesar da hegemonia do neoliberalismo, apesar da 
precarização, apesar do legado ruim da precarização, apesar da desmobilização 
das equipes, da erosão do conteúdo da gestão; apesar disso, encontrar lugares 
para experimentar, para seguir fazendo (respondendo também à segunda 
questão), é também um espaço importante em resistência. Vamos produzindo 
democracia institucional, vendo onde é possível, vamos apoiando grupos. Às 
vezes, a gente apoia uma gestão regional que faz um apoio para a equipe gestora da 
secretaria e faz um apoio também para as equipes. Em algumas regiões se pode 



171

organizar, desenhar o apoio, com duplas de apoiadores que possam chegar em 
equipes gestoras e equipes assistenciais.  Talvez uma universidade, um grupo 
da universidade, inclusive, se ocupem de fazer apoio para uma equipe que está 
resistindo ao desmonte. Mas acho importante criar espaços que possibilitem 
ir seguindo, que possibilitem, manter vivo o conhecimento. Não ter espaço de 
experimentação para o apoio para a cogestão, é não ter apoio, não ter cogestão, 
não ter democracia institucional, e é perder, perder e perder. Ter algum espaço 
significa ampliar a nossa capacidade, por exemplo, de estarmos aqui, fazendo 
uma discussão e mostrando que é possível. Importante, ao mesmo tempo, 
ocupar os espaços que forem possíveis e reconhecer a hegemonia de ideias 
opostas à democracia institucional. Não sei se eu respondi, mas quero registrar 
que tua pergunta deixou uma pitada de esperança. 

C: Liane, quando você fala, inspira. É um dom que nem todo mundo 
carrega. Acho que a característica de conseguir instigar e provocar essa potência 
de criar movimento, talvez pelo próprio fato de estar sempre próxima ao território, 
interessada, você conversa com as teorias, mas traz sempre para a realidade, seja 
Palmeiras das Missões, Ijuí, Santa Maria, Porto Alegre, e pelas andanças que 
você faz, mas acaba sempre voltando para as raízes. É muito bonito isso. 

J: Eu tive uma trajetória no próprio SUS, depois de um certo tempo 
ela acabou se consolidando dentro da academia. Mas continuo tendo contato 
também com a rede, sobretudo aqui em Santos, é que talvez valha a pena para 
pensar a ideia do apoiador, a partir da minha experiência com os estudantes, 
em sala de aula. No cotidiano da sala de aula me deparo com um coletivo de 
jovens profundamente distinto daquele de 10 anos atrás. Seja pela entrada do 
mundo virtual, fortemente, acentuado a partir da pandemia. A pandemia não 
inventou, ela só acentuou, acelerou uma situação que já se vinha constituindo, 
que é essa “virtualização” de tudo. E, juntamente com isso, o que alguns autores 
chamam de “roubo do futuro”. Nós temos uma geração que vive achando que 



172

amanhã vai ser pior do que ontem ou do que hoje. Esse posicionamento sobre 
o que virá no tempo é profundamente distinto daquilo que nós, que estamos 
aqui nessa sala, nesse momento, que somos de outras gerações, vivemos. Nós 
crescemos com a perspectiva de que o futuro seria melhor. Isso é inédito na 
história recente: esperar que o futuro vai ser pior, que vai acabar o mundo, que 
não vai ter emprego, etc, etc. Consequentemente, dentro do dia a dia das aulas, 
devemos tentar contemplar essa nova postura dos jovens de alguma forma. Nós 
não podemos acolher e interagir com essas pessoas de uma forma idealizada, 
como se elas não apresentassem significativas distinções das outras que vieram 
antes. Então como é que eu realmente diálogo, acolho e faço alguma coisa 
por isso, com isso? Enfim, penso que essa perspectiva de um novo modo de 
lidar com a juventude na sala de aula, guardadas as devidas diferenças, deve 
inspirar o “ser apoiador”, hoje, nessa mesma perspectiva de pessoas que lidam 
com um conjunto da população profundamente afetada pela falta de futuro, 
pela falta de contatos humanos, durante a pandemia, por um mundo virtual 
que as atravessa fortemente e nem sempre da melhor maneira, aliás, acho 
que na maior parte das vezes não de boa maneira, e com o acirramento do 
liberalismo, da concentração de renda, etc. Somado a tudo isso, temos essa 
profunda crise do capitalismo que foi apelidada de “crise climática”, embora 
esses dias eu vi um texto cujo título vale por si: “a natureza é inocente”. Assim, 
a natureza não é responsável pela crise climática. A crise climática é um 
produto de um sistema que mercantiliza tudo a ponto de mercantilizar nossa 
própria existência e a gente acha que é mais fácil renunciar ao planeta do que 
do próprio sistema que está levando o planeta - ou o planeta tal qual a gente 
precisa para habitar - à sua exterminação. Então, essa crise do capitalismo, 
que se manifesta também na crise chamada climática, é outra situação inédita 
e que se soma ao que vimos falando sobre os fatores que levam à construção 
de um futuro distópico. Cotidianamente, testemunhamos dezenas de jovens 
pedalando a bicicleta em condições aviltantes, gastando a sua força juvenil 
para trabalhar de maneira precarizada, exposta a riscos muito grandes, em 



173

detrimento de tantas outras coisas que poderiam estar sendo feitas naquele 
momento (aprendizados, estudos, outras formas construtivas de trabalho etc.). 
Acho até que a Saúde Coletiva deveria se debruçar, se é que já não se debruçou, 
sobre o número de acidentes que temos nas vias públicas com entregadores, 
que deve ser gigantesco. Mas enfim, há um cenário de condições extremas, 
de emergências em saúde pública, de transformações políticas, de horizontes, 
que são inegavelmente fatores que impactam fortemente os trabalhadores e 
os usuários, a clientela que está nos serviços de saúde. E aí, pode impactar 
duplamente os trabalhadores da saúde: eles já são impactados por tudo isso 
que vimos falando enquanto cidadãos, enquanto integrantes da sociedade e 
são, novamente, impactados ao atenderem pessoas que chegam com novas 
demandas, com posturas diferentes daquelas conhecidas e eventualmente mais 
hostis, mais difíceis de compreender e responder. O apoio não pode se dar ao 
luxo de desconhecer essas coisas, como eu não posso me dar ao luxo de ser um 
professor e não olhar para tudo isso que está emergindo à minha frente num 
mundo em franca transformação e degradação. No entanto, longe de mim 
achar que isso é simples ou fácil. Olhar para o que está acontecendo é difícil, 
porque é no “agora”, é mais fácil ver o que aconteceu “agora” daqui a alguns 
anos. Mas, como somos o que se chama de “burocrata de nível de rua” - vocês 
devem conhecer esse conceito - que é aquele que entrega a política pública, 
que faz a interface entre tudo o que a antecede e o cidadão ou cidadã que está 
ali, à sua frente. Na prática é o policial na rua, é o professor, é o trabalhador 
de saúde no seu atendimento etc. Cabe a nós olharmos para isso e tentarmos, 
tanto quanto possível, contemplar essas questões. O apoiador que apoia esse 
tipo de trabalhador tem uma tripla carga de responsabilidade, porque ele 
também está, como cidadão, imerso em tudo isso que eu estou listando: sofre 
os impactos de tudo isso e tem que lidar com coletivos, por sua vez, também 
impactados. A Liane falou, há pouco, para priorizar os municípios que foram 
vítimas da enchente no Rio Grande do Sul. Imagina, e ela tem toda razão, mas 
o que é fazer um apoio nesse contexto? O que se vive e o que se viverá? Ali é um 



174

caso extremo, mas a que o mundo inteiro está sujeito a qualquer momento, na 
minha cidade, na cidade vizinha. O fato de estarmos na iminência dele, já é uma 
coisa importante, vivemos com a sensação de que o céu pode desabar na nossa 
cabeça a qualquer momento. Enfim, eu estou querendo lembrar o que todos nós 
já sabemos, que as coisas mudaram muito, mudaram inclusive a perspectiva das 
coisas, e isso não é pouco. Então, o que é ser apoiador nesse contexto? Como é 
que a gente apoia na medida do possível, fazendo com que as pessoas percebam a 
realidade que está se instalando aqui? Isso não é simples, as pessoas nem sempre 
estão muito disponíveis para isso, por várias razões. Não se trata de julgar, mas 
de perceber que isso é um fato. Quando possível, eu discuto com os estudantes 
sobre esse sequestro do futuro, alerto que ele tem uma função ideológica muito 
clara, porque se você não tem horizonte, então você tende a conservar as coisas 
como estão. E aí, literalmente, você contribui para os conservadores. Mas, enfim, 
nós que estamos nas pontas, como professores, apoiadores, trabalhadores do 
SUS, estamos vendo isso e, na medida do possível, analisando. Corro o risco de 
alongar, mas é que esses dias um trabalhador da assistência social nos alertava de 
que muita gente ia parar naquele abrigo por razões várias. Mas ele já antevia que 
algumas iam começar a ir para lá por causa das bets. E o que podemos aprender 
com esse diagnóstico? Muitas coisas, mas para o que nos interessa aqui é que os 
profissionais expostos à clientela, os burocratas de nível de rua, eles podem (nós 
podemos) ver com mais antecedência o que permeia a população. No exemplo 
que acabo de citar, os jogos de bets tornaram-se uma questão e começamos a 
discutir. Mas esse profissional me alertou muito tempo antes, ele percebeu lá atrás, 
reconhecendo claro fator de empobrecimento ao ponto de levar pessoas para o 
abrigo, por perda até do local de moradia. Então, só reforçando, reiterando que 
o próprio apoio precisa repensar as bases sobre as quais é exercido. Ele precisa 
considerar os fatores preponderantes e decisivos do contexto atual. Por exemplo, 
trazendo para a atenção básica, para o SUS, por exemplo, as emergências de 
saúde pública postas a todo momento, da violência urbana, da precarização do 
trabalho e por aí vai.



175

L: Nós temos no chat uma outra questão da Carol Diniz: “isso não tem 
uma pontinha de ingenuidade? Uma pontinha aqui de ingenuidade?” É uma bela 
provocação. Há uma força que condiciona. Mas há também a potência. Então, há 
lugares, há pessoas que querem fazer alguma mudança. Há pessoas que não estão 
satisfeitas com a gestão tradicional da saúde. É importante identificar esses atores, 
trabalhar junto. Mas tem uma segunda questão, que é como trabalhar. Quem se 
autoriza a fazer um contrato de apoio com uma Secretaria Municipal de Saúde, 
com uma equipe? Precisamos falar mais sobre isso, ter espaços de formação, a nossa 
aposta na formação do apoiador é a supervisão, o caso.  Enfim, a gente vai fazendo 
e vai vendo que é possível fazer, escapando da gestão tradicional, que reforça 
uma clínica degradada. A gestão tradicional fortalece uma clínica degradada, 
fragmentada. A cogestão é fortalecida na discussão de caso, pois quando se discute 
o caso, revela-se aspectos importantes do processo de trabalho. Dar suporte para 
isso, aguentar o tranco da força dessa discussão, é essa a perspectiva do apoio. E nós 
achamos que é isso que muda. Por último, queria fazer um registro da importância 
do Juarez nessa discussão, pois ele indica a perspectiva avaliativa participativa e 
interventiva. Assim, inclusive, a avaliação pode ser um dos componentes do apoio, 
também uma dimensão da cogestão e da democracia.  Os sujeitos mudam nos 
espaços democráticos. Os sujeitos mudam quando podem ouvir e falar. Isso é 
um exercício da democracia. Isso é a produção de maior autonomia e é também 
da esperança e da felicidade. Sem ingenuidades. Mas é esperança e é manter a 
possibilidade de ser feliz, de ter um trabalho bom, de ter um trabalho que faça 
sentido, sem naturalizar as limitações, sabendo da escassez de espaços para que 
isso aconteça. Às vezes, a gente perde, porque as condições eram ruins, não dava 
para fazer. Mas a gente vai aprendendo também, vai se constituindo como sujeito 
e vai avançando e fazendo avançar projetos mais civilizatórios. Muito obrigada. 
Obrigada, Juarez. Obrigada, Carlos. 

C: Utopia ativa. Muito bem, que alegria. Quero aproveitar e dizer que 
a partir do “Diálogos em Quarentena”, no meio da pandemia da qual a Liane, 



176

inclusive, participou, produzimos um livro, em parceria com a Editora da 
Rede Unida, com prefácio da professora Minayo, com uma série de conversas 
e diálogos com pessoas de vários lugares do Brasil e fora do Brasil. A intenção 
é que esses “Diálogos em Saúde Coletiva” também caminhem nessa direção, se 
tornem e se materializem numa produção que também possa ser visitada outras 
vezes, além desse material online, esse vídeo, mas também materializado em 
palavras escritas. Quem tiver curiosidade, é um ebook que pode ser baixado 
pela Editora da Rede Unida. Recomendo a todos que entrem no site da Editora. 
Tem muito material interessante, gratuito, que pode ser baixado e utilizado. 
Quero deixar registrado também e agradecer as pessoas que deixaram seus 
comentários e perguntas no chat. Deixar também o registro especial ao Daniel 
Bastos, que embora vocês não estão vendo-o, ele é o que nos possibilita criar 
essas conexões virtuais, que faz a comunicação na Rede Unida. Daniel, muito 
obrigado por teu apoio, é essencial para que esses diálogos aconteçam. Então, 
agradecemos, em nome de todos. E agradecer especialmente a vocês dois por 
estarem aqui conosco, oferecerem seu tempo, sua energia e suas reflexões, para 
nos oferecerem esse momento. Quero deixar aberta também as palavras, se 
vocês quiserem falar alguma coisa. 

J: Quero agradecer a Carlos, Liane, pela parceria, pela possibilidade 
de fazer trocas. Realmente foi um diálogo, no melhor sentido da palavra. 
Agradecer ao Daniel pelo suporte e às pessoas que estiveram aí presentes, que 
nos honraram de gastar seu tempo com a gente. Muito obrigado. 

C: Quem quiser assistir novamente, está no YouTube, esse vídeo39 
está registrado no canal da Rede Unida. Enfim, deixamos que esse tempo 
nos revele e acomode essas ideias e que a gente possa se surpreender outras 
e outras vezes com aquilo que é dito e lido. Um abraço e espero que vocês 
tenham aproveitado.

39     Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=C_4JdrOnA34 



177

Residências em Saúde: uma 
forma de habitar o SUS40

Ricardo Burg Ceccim
Lorrainy da Cruz Solano

Roger Flores Ceccon

Roger Flores Ceccon (RFC): Boa tarde a todas as pessoas que nos 
acompanham, eu sou Roger Ceccon, professor da Universidade Federal de 
Santa Catarina (UFSC) e é um prazer estar aqui com vocês no oitavo episódio 
do Diálogos em Saúde Coletiva, um projeto realizado pela Escola de Saúde 
Coletiva, Núcleo de Pesquisa e Extensão em Bioética e Saúde Coletiva, 
do nosso Programa de Pós-Graduação em Saúde Coletiva, e Associação 
Científica Rede Unida. É uma atividade que envolve três atores institucionais 
e uma diversidade de profissionais que se propõem a pensar o campo da 
saúde. Nesses encontros já colocamos em debate mais de 25 pensadores, 
professores, intelectuais, militantes e pessoas do campo da saúde coletiva, 
propondo-nos, periodicamente, a discutir temas contemporâneos e temas 
emergentes do campo da saúde coletiva, especialmente no Brasil de agora. 
Hoje nós temos a honra de receber duas pessoas por quem nutrimos o maior 
respeito, admiração e carinho, para falar e conversar sobre as residências em 
saúde. A gente chamou esse diálogo de “Uma forma de habitar o SUS”, essa 
estratégia de formação no SUS, para o SUS e com o SUS. E quero, com isso, 
sem mais delongas, apresentar o professor Ricardo Burg Ceccim, que é um 
conhecido sanitarista brasileiro, professor, especialista-residente em saúde 
mental coletiva, especialista em saúde pública, mestre em educação, doutor 
em psicologia clínica, pós-doutor em antropologia médica, com estágio pós-

40     Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=sN9cBDx836k&t=9s 



178

doutoral em gestão de políticas públicas sociais e de saúde. Ele foi professor 
titular de educação em saúde na Universidade Federal do Rio Grande do Sul 
(UFRGS) até 2023 e atualmente é professor convidado nas Universidades 
Federais Rural do Semiárido (UFERSA) e do Rio Grande do Norte (UFRN). 
Além disso, é coordenador do Fórum das Residências em Saúde da Associação 
Científica Rede Unida. Nossa outra convidada é a professora Lorrainy da Cruz 
Solano, educadora popular, coordenadora do Instituto de Ensino, Pesquisa e 
Extensão do Hospital Maternidade Almeida de Castro, enfermeira assistencial 
na rede básica de saúde de Mossoró, estado do Rio Grande do Norte e professora 
do Programa de Pós-Graduação Profissional em Saúde da Família, da Rede 
Nordeste de Saúde da Família (RENASF). Sejam muito bem-vindos ao nosso 
espaço, com muito carinho! Eu queria começar o nosso debate colocando vocês 
em conversa, porque aqui o interessante é que a gente dialogue e se coloque 
em movimento, em conversação, trazendo as diferentes visões, pontos de vista 
sobre o tema que está sendo proposto. A primeira questão que quero colocar 
abre múltiplas possibilidades. Na nossa última reunião da diretoria da Rede 
Unida, o Ricardo falou algo que me afetou, que eu achei bonito, e que fez com 
que eu compreendesse uma série de coisas. Eu queria trazer para esse debate, 
Ricardo, a ideia de que há uma carência de conceitos, pensando que, para além 
da noção pragmática das instituições, que vão fazer com que essas instituições 
produzam saúde, conhecimento e saber, há uma ausência de conceitos em 
muitas instituições. Eu queria que você começasse falando sobre isso. Quais 
são os conceitos que estão imbricados quando a gente pensa as residências e 
seus diferentes formatos nesse Brasil atual? 

Ricardo Burg Ceccim (RBC): Queria começar agradecendo o convite 
de participação nesse Diálogos e dizer que é uma alegria compartilhar esse 
espaço com a Lorrainy, uma parceira de muitas produções desde alguns anos. 
A residência foi um dos pontos de conexão para o nosso encontro, e agora a 
gente está junto nesse momento aqui, é uma alegria para mim. Assim como 



179

estar sob a coordenação do Roger, a gente tem interlocução em situações 
acadêmicas e afetivas em diferentes tempos. Esse tema da residência parece 
simples, mas não é. A gente pode dizer que existe uma história das residências 
em saúde marcada por uma história da residência médica. A residência médica 
começa fora do Brasil, criada nos Estados Unidos, ela entra no Brasil em torno 
dos anos 1940, com uma perspectiva de formação de especialistas. É bom que 
a gente reconheça que essa trajetória, ou essa história, é marcada pelo 
reconhecimento de que a formação médica requer um nível tal de especialização, 
diante do qual não dá para supor que quaisquer médicos dominem todas as 
especialidades da medicina. Algumas instâncias de exercício da prática clínica 
requerem conhecimentos e habilidades muito refinados. A gente pode estar 
falando, por exemplo, de uma consulta na Atenção Básica como pode estar 
falando de um processo cirúrgico, ou de microcirurgia, ou de uma cirurgia 
fetal. Então, imaginem a diferença que tem. Eu não estou dizendo melhor ou 
pior, não estou dizendo mais acima ou mais embaixo. Estou dizendo a 
diversidade de habilidades requeridas. O quanto que a gente pode precisar de 
habilidades que são, de fato, muito minuciosas ou muito especializadas, porque 
elas envolvem equipamento, procedimento ou habilidade manual, não se trata 
só de conhecimentos, mas de habilidade manual para o uso de equipamentos 
específicos ou ambientes específicos, veja-se o transplante de fígado ou 
multivisceral, uma cirurgia vascular profunda... As especialidades são 
demandadas em diferentes tempos e lugares. Estou dizendo que em cada 
situação a gente está falando de certa aquisição de especialidade. Então, no 
caso da medicina, a diversidade de demandas foi sendo marcada pela formação 
de especialistas, especialmente no interior dos hospitais. Nasce desse modo e é 
pensada no interior dos hospitais, um desempenho orientado pelo tratamento 
de doenças e pelas abordagens clínicas relativas aos adoecimentos e às 
intervenções terapêuticas. Daria para falar várias coisas, só com algumas 
dessas palavrinhas que estou usando, daria para interpretar um pouco as 
situações do contemporâneo que a gente está vivendo, decorrentes de período 



180

marcado pela chamada lei do ato médico. Neste momento, essa mesma lei foi 
completamente restaurada como uma proposição do Conselho Federal de 
Medicina. Perdendo prerrogativas na lei federal de regulação do exercício 
profissional, a corporação tenta resgatar ou recuperar tudo aquilo que foi 
perdido na lei através da fiscalização do exercício profissional: uma fiscalização 
corporativa do exercício profissional, não uma fiscalização ética. Isso ajuda a 
entender como é que nasce essa nova noção de residência, a “residência em 
área profissional da saúde, excetuada a categoria médica”. Tem um estar da 
residência no interior dos serviços de saúde, a permanência por um tempo 
prolongado dentro de um serviço de saúde, um “residir no serviço de saúde”, 
acoplado à jornada de trabalho dos serviços de saúde. Nós, eu e Lorrainy, 
contudo, temos falado de residência de um outro modo. Vimos falando de 
residência como está na chamada do presente Diálogo, a residência como um 
modo de “habitar o SUS”. É diferente de desenvolver uma especialidade 
corporativa nas habilidades especiais, nas habilidades específicas de uma 
categoria profissional. Quando a gente fala “habitar o SUS”, é ocupar o sistema 
de saúde, identificar-se com o sistema de saúde. Vamos pensar nos movimentos 
a que chamamos Ocupa. O movimento Ocupa é aquele que se apresenta para 
um lugar como modo de “dominá-lo”. Dominar aquele lugar não no sentido 
autoritário, dominar com o sentido de ação coletiva de provocação de 
mudanças políticas: luta por proteção, defesa e afirmação da vida. Como 
assegurar que a vida possa se reproduzir da melhor maneira possível? 
Ocupando os lugares onde ela se produz. Pode ser ocupar terras, ocupar 
prédios, ocupar o território das águas, o acesso às águas, em nome de uma 
defesa e de uma afirmação da vida. Habitar o SUS significa tomar o SUS como 
liderança, como protagonismo. Ocupar/Habitar as principais questões que 
representam o SUS, tais como o acolhimento, a resolutividade, as práticas 
cuidadoras, a longitudinalidade do acompanhamento do processo de saúde e 
doença e do processo cuidador da saúde das pessoas. Respondendo, agora, 
Roger, à pergunta ou a provocação do início: o comentário sobre a minha fala 



181

numa reunião de diretoria da Rede Unida. Eu, você e Lorrainy integramos a 
Associação Rede Unida, uma associação que nasce e se configura como uma 
entidade no campo da Saúde Coletiva, fortemente identificada com a educação 
e formação de profissionais de saúde. A Rede Unida nasce em um debate sobre 
formação de profissionais de saúde: como devemos formar ou por que devemos 
modificar a formação? Vale a pena dizer que tem um momento inaugural na 
formação de profissionais de saúde, um momento inaugural na história 
mundial, que provém do Relatório Flexner, início do século passado, início 
dos anos 1900, quando, pela primeira vez, se faz a avaliação institucional do 
Ensino. É quando se cria esse conceito de avaliação institucional do ensino e 
são feitas recomendações sobre como se conduziria cientificamente a educação 
de uma profissão científica na saúde. Tudo que vem depois dessas 
recomendações podemos considerar como movimentos de mudança. A Rede 
Unida nasce nesse lugar, o lugar dos movimentos de mudança. O que precisaria 
modificar nas recomendações desse relatório, que se tornou hegemônico nas 
orientações sobre a formação de profissionais de saúde? O que teria que 
modificar? A gente vai chamar a essas indagações por Movimentos de 
Mudança. A Rede Unida nasce no bojo desses movimentos de mudança da 
formação, com algumas ideias e algumas noções, que eu não vou aprofundar 
agora, mas é a entidade da qual fazemos parte, essa é a história, a trajetória 
dessa entidade. Bem, o que eu comentava, como uma análise de conjuntura, 
mas também análise do tempo e da situação em que nos são colocadas as 
questões políticas e sociais, é que estamos vivendo, nesse período histórico, em 
um recente pós-eleições municipais, um tempo do capitalismo identificado 
com o consumo efêmero. A análise que eu fazia é de que nós vivemos um 
processo eleitoral marcado pela explicação do imediato, pelas explicações que 
são dadas para o dia de hoje ou para o dia de amanhã. Não se trata de a gente 
dizer, afinal de contas, qual é a agenda de construção de um cenário para a vida 
coletiva, para a vida na cidade. Ninguém fala sobre o que pensa venha a ser a 
cidade, a vida, a ocupação do mundo, a vivência dos afetos. De modo que a 



182

gente pudesse entender que cada eleição representa também uma compreensão 
do que seja o viver nas cidades, ou do que seja a vida das pessoas, o que são as 
relações entre vivos, ambientes e produção de qualidade da vida. Então, 
acabamos não falando de ambiente, não falando de relações, não falando de 
aspectos que poderiam nos fazer compreender por que um projeto é diferente 
de outro, assim parece que os projetos são todos iguais. Pede-se projetos, não 
o conceito que vai inspirar os projetos de ação, quando no exercício do 
executivo ou do legislativo. Para o eleitor imediato, parece que os projetos são 
todos iguais, porque, afinal de contas, ninguém está falando de verdade de 
algum conceito que pudesse tocar corpos e afetos intensivos. Falo de algum 
conceito no melhor sentido do termo, uma elaboração, uma concepção, uma 
compreensão do que são relações, vidas, cidades, ambientes, não se fala disso. 
Não se fala de porquê a gente defende a diversidade, porquê a gente defende a 
heterogeneidade, porque defendemos a interseccionalidade, essas palavras 
sequer são usadas. Porque defendemos um Sistema de saúde de portas abertas, 
uma escola inserida no bairro. Essas parecem ser agendas de ninguém. Mas 
não é verdade que essas são agendas de ninguém, porque alguns querem a vida 
de todos e outros querem a vida do poder econômico, ou a vida do capital. Isso 
faz uma diferença total. É claro que resumir nessas duas abordagens já é uma 
simplificação, mas dá para a gente ter uma ideia do que é que eu estou falando 
aqui. Compreender o que é a diversidade das vidas, dos projetos de vida, da 
construção de projetos de vida, se nós não compreendemos qual é a diversidade 
dessa abordagem, ou qual é a diversidade dessa proposição política, parece que 
tudo é muito imediato. Se a passagem vai diminuir amanhã ou não vai, se eu 
vou conseguir aumentar o número de consultas nos postos de saúde ou não, 
essas respostas imediatas que não se amparam em uma concepção e uma 
compreensão, em uma disseminação da compreensão da vida, e vai tornando 
insuficiente tanto o projeto, um projeto político a ser apresentado, quanto o 
momento do voto ou o momento da eleição. Então eu voto em quem me 
prometeu abrir uma unidade básica de saúde próxima da minha casa, mas eu 



183

não voto em quem está compreendendo que o direito à vida é da diversidade 
de vidas, é da interseccionalidade que vai trazer, por exemplo, para a cena, 
pessoas trans que têm sido mortas sistematicamente no mundo e na sociedade 
brasileira. Não vai trazer para a cena quais são as práticas antirracistas e quem 
defende e por que defende práticas antirracistas, nem o que quer dizer esse 
termo, o que quer dizer o combate à homofobia ou à transfobia. Aí, no imediato, 
parece que a gente está tratando de elementos que a religião ou as religiosidades 
responderiam, mas sequer o que quer dizer religião a gente está conversando 
ou o lugar que as religiosidades podem ocupar em projetos de vida, também 
sobre isso não conversamos. Então a gente fica num espaço do imediato ou do 
imediatismo e não debate conceitos, concepções, análises que dão conta de 
pensar a vida nas cidades ou a vida no mundo. O que é uma ameaça à vida? 
Quais vidas são ameaçadas? Como as vidas são ameaçadas? O que é a inclusão 
ou o que são projetos inclusivos? Voltando para o tema da residência, dá para 
a gente dizer que defende uma residência que venha habitar o SUS, que tenha 
essas questões como parte do seu projeto pedagógico ou como parte do seu 
projeto didático, como parte do seu projeto de formação. Não se trata, com 
aquela pequena introdução que eu fiz no início, de apenas adquirir competências 
especializadas para o exercício de uma prática profissional em uma profissão, 
ou em uma corporação, ou em uma especialidade de uma formação. Não é um 
combate ao especialismo ou às especialidades, mas entender que Residência 
não é a principal forma de gerar especialistas, é uma forma de gerar profissionais 
mais identificados com os princípios do SUS. Chega a ter um conceito nas 
residências, muito difundido, que é a residência como padrão ouro da formação 
de especialistas. Tem duas expressões aí que eu colocaria em análise, a noção 
de padrão ouro e a noção de formação de especialistas. Quais especialistas nós 
queremos formar, de que modo, onde e com quem? Nós queremos um 
especialista que é agente de uma categoria profissional, formado pela própria 
categoria profissional para alcançar o exercício de ações privativas daquela 
categoria profissional? Ou a gente quer formar trabalhadores de saúde que 



184

convivem de modo interprofissional com a diversidade de profissões e de 
categorias profissionais que compõem o exercício do trabalho na saúde? A 
gente quer profissionais que tenham domínio dos sentidos da invenção 
brasileira do Sistema Único de Saúde? A gente quer profissionais que dominem 
os conceitos de longitudinalidade, integralidade, interseccionalidade, 
acompanhamento, práticas cuidadoras? É de qual jeito que vamos configurar 
uma residência em saúde? Eu tentei montar aí a polaridade dos dois modelos. 
Uma especialização de uma categoria profissional gerada pela própria categoria 
profissional, com desfecho nas práticas privativas daquela mesma categoria 
profissional. De outro lado, uma noção de equipe, de acolhimento, de cuidado, 
de defesa do SUS. A outra expressão é padrão ouro. Quando a gente fala de 
padrão ouro, a gente fundamentalmente está dizendo de um equivalente geral. 
Quando se inventa esse padrão ouro, a gente está dizendo que o ouro seria o 
equivalente geral. Com base nesse parâmetro, eu posso fazer a cotação de 
quanto que essa moeda vale em relação à qualquer outra. A ideia de padrão 
ouro é o equivalente geral. A ideia de padrão ouro é a possibilidade do 
intercâmbio generalizado, mas eu digo que, para as residências, não cabe essa 
noção. Não cabe essa noção porque cada residência acontece em uma área, em 
um lugar, em um território, em um tempo histórico, em contato com uma 
dada população, em uma configuração populacional, com práticas ancestrais, 
com práticas populares. É aí que uma residência acontece, em um lugar a ser 
habitado, tendo que gerar vizinhanças e amizades, tendo que saber escutar e 
falar, essa noção de habilitação para o exercício de ser trabalhador de saúde 
não pode ter um padrão ouro. Aí o que eu digo é que ela precisa ter um padrão 
pedra. De onde eu tiro essa noção de padrão pedra? Em um livro que eu 
organizei, “EnSiQlopédia das Residências em Saúde”, organizado com Daniela 
Dallegrave, Belchior Amaral, Alexandre Amorim e Virgínia Portes, nós 
inserimos um verbete que é “Padrão Pedra”, o livro tem o formato de uma 
coletânea por verbetes, como se fosse uma enciclopédia, mas seria uma 
“EnSiQlopédia”, algo “fora da curva”, nos termos como escreveu Qorpo Santo, 



185

o teatrólogo precursor do Teatro do Absurdo no Brasil. De onde eu tirei essa 
inspiração para a designação Padrão Pedra? Um poema de João Cabral de 
Melo Neto foi por ele designado “Educação pela Pedra”. Ele é um poeta 
pernambucano, um poeta racionalista, mas ele diz assim, resumidamente: 
educação: por lições. Para aprender da pedra, é preciso frequentá-la, captar sua 
voz, não será fácil, pois uma pedra é inenfática e impessoal. Pois bem, pela 
dicção começam as aulas. Imagine-se a aula de dicção na educação pela pedra. 
Quando se é capaz de uma lição de dicção pela pedra? Isso só é possível com 
uma ampla intimidade, com uma ampla disposição ao outro. Com uma 
abertura de fato a esse outro. Quem é aquele que eu cuido? Onde eu cuido? Por 
que eu cuido? De que forma devo cuidar? O que é que eu insiro ou inscrevo na 
prática cuidadora? Quais histórias eu acolho em uma prática cuidadora? Para 
não ficar nenhuma dúvida, eu também gosto de dizer que isso não é a mesma 
coisa que tratar o ser humano como um todo ou que as consultas devem ser de 
longa duração. Eu não acho que as consultas devem ser de longa duração e não 
acho que a gente precise de tanto “centramento na pessoa”. A gente precisa do 
conceito de desenvolvimento e desdobramento dos processos de viver. Nos 
processos de viver a gente vai ver quais são as conexões de humanos com não 
humanos, de que produção de desejo cada um é capaz, que orientação cada 
um usa na produção de vida. Quando a gente está no território onde aqueles 
que são os nossos usuários de serviços de saúde estão, quando a gente tem 
proximidade, as nossas referências não são vinculadas ao atendimento de um 
público abstrato que somente será conhecido por um método centrado na 
pessoa. O profissional que atende em um lugar, tem presença no lugar. Podemos 
perguntar: conhece o lugar, a cultura, os hábitos, as palavras, as discursividades 
do lugar? Não é uma consulta mais longa ou mais curta que vai modificar o 
conhecimento e a apropriação que temos ou não de um lugar. A apropriação 
que temos do lugar é o modo como a gente atua, é por onde circulamos. Uma 
residência precisaria dessa habitação: circular no lugar. Porque é um tempo de 
formação, portanto de aprender as linguagens, sentir os processos de vida na 



186

mesma vibração ou no mesmo diapasão daquele lugar, para, então, interferir. 
Nos primeiros desenhos de residência, não existia a possibilidade de que nós 
acessássemos o conhecimento, senão “residindo” no interior de um serviço de 
saúde, “residir” para aprender. Já “habitar” é construir pertencimento, encontro, 
mudanças políticas e sociais. Hoje a gente acessa o conhecimento de modo o 
mais múltiplo possível e o mais cotidiano possível. Acessamos o conhecimento 
pela Internet, por eventos, pelo telessaúde e por práticas de interconsulta. 
Existe uma infinidade de instrumentos técnicos e tecnológicos hoje disponíveis 
que não dispúnhamos no passado, quando talvez para que a gente tivesse 
alguma apropriação técnica precisássemos residir. Eu quero mudar a palavra 
residir para a palavra habitar. A gente precisava residir no hospital ou no 
serviço de saúde para que tivéssemos acesso à técnica médica, aprendêssemos 
essa técnica e adotássemos padrões técnicos. Para que aprendêssemos, não 
poderíamos desperdiçar nenhuma oportunidade, cada paciente era uma 
oportunidade para que a gente aprendesse a ser aquele profissional que tudo 
sabe, tudo aprendeu. Hoje precisamos habitar o lugar, pertencer ao lugar, ser 
familiar ao lugar, estender a nossa pele pelo lugar, por isso que é habitar o 
lugar, ser presença no lugar, porque os conhecimentos, esses delimitados 
tecnicamente, seguimos acessando de múltiplas formas, mas a experiência 
viva de estar presente, essa não tem como, eu não consigo saber como que eu 
me torno presente em um lugar lendo um artigo, eu preciso estar no lugar. 
Agora, como eu produzo um procedimento, qual a escolha de um fármaco, 
qual a escolha de um fio de sutura, isso eu consigo aprender ao assistir um 
vídeo ou pedir uma interconsulta, uma teleconsulta, uma tele interconsulta, ao 
ler um artigo, avistar um vídeo ou assistir uma videoaula. Esse habitar não tem 
equivalente em estagiar, o habitar é habitação, eu preciso habitar o lugar, essa é 
a principal experiência que uma residência ou que as residências podem 
oferecer, a margem para as práticas interprofissionais, as margens para a 
educação interprofissional, as margens para uma familiaridade com a cultura, 
as margens para uma familiaridade de linguagens. Antes que pareça que eu 



187

estou falando só de Atenção Básica, isso vale para qualquer lugar, porque a 
gente deveria pensar que num hospital, por exemplo, também tem a presença 
de muitos familiares, têm as salas em que pessoas esperam o momento de 
entrar ou de visitar o seu familiar, também existe a possibilidade de reunir 
familiares para conversar, seja dentro da enfermaria, seja nos espaços a que 
familiares possam ser convidados. Temos vários tipos de familiares e de 
pessoas internadas em hospitais, podem ser crianças, idosos, adultos, pessoas 
após um acidente de trânsito, pessoas com amplo risco, com forte risco à vida, 
essas configurações vão dizendo de famílias interessadas em coisas muito 
diversas e as famílias são provenientes de lugares muito diversos. É preciso que 
o nosso acolhimento não se resuma ao indivíduo internado e às demandas 
fisiopatológicas ou anatomoclínicas dos indivíduos internados, mas inclua o 
que da história de vida dessa pessoa se atualiza nesse lugar e como familiares e 
amigos se envolvem com isso. Quando se trata de criança, a gente tem que 
pensar inclusive na conexão com aqueles que não puderam vir a uma visita, 
como os colegas de escola, os amigos de bairro, os amigos de vizinhança. 
Como que a gente produz essa conversa? Temos que ter práticas cuidadoras 
em que crianças internadas possam conversar com os seus amigos de fora, 
podemos usar da disponibilidade de um vídeo, do computador, mas não é só 
porque a família tomou essa providência, a própria prática cuidadora tem que 
tomar essa providência, temos que viabilizar esse contato com a escola, com os 
amigos, nos tempos todos que são possíveis. Essa conversa tem que ser feita, os 
objetos de casa que podem ser trazidos para que esse ambiente seja de 
promoção da saúde ou de fortalecimento da capacidade de enfrentar o processo 
saúde-doença, além de que hospitais ou centros de especialidade também 
estão em algum território e produzem efeitos nesse território. Posso dar o 
exemplo de um hospital de referência altamente especializado, ele modifica 
todo o bairro onde ele existe, porque vai receber visitas, vai receber pessoas 
que vêm do interior, pessoas que vêm de outros estados. Portanto, tem um 
comércio em torno desse lugar que vai ser ativado ou desativado, tem a venda 



188

do churrasquinho ou do lanche na calçada, porque se sabe que tem pessoas 
que estão ali visitando familiares ou que vão permanecer alguns dias na 
expectativa de visitar e de acompanhar seus familiares, e o que o serviço de 
saúde sabe sobre essa configuração emergente de território e como que 
conversa com essa configuração emergente de território? Eu poderia tecer 
exemplos, mas não quero uma fala ainda mais longa. Acho que se a gente fizer 
disso tudo aqui uma introdução, algumas ideias se juntarão com as ideias de 
Lorrainy. A gente pode produzir um diálogo e vai vendo o que aparece. 

RFC: Perfeito, Ricardo. Excelentes as tuas considerações. Eu já passo 
para Lorrainy. Eu só queria sublinhar uma questão que tu nos provocas, de 
subverter o conceito de residência e transformá-la em habitação, uma habitação 
interprofissional, entreprofissional, como o professor Emerson Merhy nos 
coloca. Passo para Lorrainy, para pensar nessa habitação pela margem, como é 
que a gente habita a residência pela margem, pela borda, que penso seja aquilo 
que Ricardo nos coloca. Lorrainy, por favor, a palavra é tua. 

Lorrainy da Cruz Solano (LCS): Muito obrigada pelo convite. Uma 
honra estar ao lado de vocês. Eu gosto de explicar quem eu sou para que, de 
alguma forma, faça sentido aquilo que eu vou colocar, porque são coisas muito 
fora do contexto tradicional ou de uma caixinha bem ajustada. Às vezes têm 
um eco diferente. Eu sou indígena, sou Baré, mas criada no Nordeste, e 
experiente na Estratégia Saúde da Família. Sou enfermeira assistencial, com 
mestrado e doutorado em Enfermagem. Hoje coordeno o Instituto de Ensino, 
Pesquisa e Extensão de um importante Hospital Maternidade na cidade de 
Mossoró, interior do estado do Rio Grande do Norte, um lugar que aprendeu 
a habitar o Sistema Único de Saúde (SUS) e teve as residências como uma mola 
propulsora das nossas grandes produções de respostas locais. Nós, aqui em 
Mossoró, criamos, por exemplo, o primeiro programa de Residência 
Multiprofissional em Atenção Básica do estado do Rio Grande do Norte, o 



189

primeiro programa fora do âmbito hospitalar. Vamos juntando gente que 
acredita nas palavras bonitas, nas coisas bonitas das teorias e dos conceitos, 
que só fazem sentido, como o Ricardo trouxe, se elas produzirem afetações, se 
elas nos invadirem, invadirem a nossa existência ao ponto de transformar a 
forma como nós existimos. Ora, se fossem as teorias e conceitos, somente eles 
capazes de transformar o mundo, com tudo que já foi escrito há milênios, a 
gente já tinha feito uma grande transformação. Acontece que para isso ter 
força de mudança de fato, precisa do afeto, precisa que essas palavras bonitas e 
essas palavras que de fato são comprometidas com a vida em sua inteireza, a 
vida humana, a vida do planeta, a vida do ambiente, a vida em sua maneira 
geral, elas precisam penetrar nossas existências, fazer parte do nosso andar a 
vida. Aqui, a gente consegue ter na residência esse lugar potente de produzir 
respostas, e respostas locais, singularizadas. Estamos fazendo 13 anos de 
residência médica e 10 da multiprofissional de Atenção Básica, e 10 também 
da residência de gineco-obstetrícia, que são os nossos três programas aqui em 
Mossoró. Quando olhamos para o que a gente começou e para agora, vemos 
como é que esse componente federal, o que o governo e o programa 
disponibilizaram de bolsas para residentes, criou um arranjo local que produziu 
respostas inimagináveis. Nós fomos capazes de criar o primeiro serviço LGBT+ 
do estado do Rio Grande do Norte, um ambulatório que funciona até hoje, 
dentro da Faculdade de Enfermagem, da Universidade do Estado do Rio 
Grande do Norte (UERN), que é o local sede das residências, da residência 
multiprofissional. Nos diziam, mas vocês? Vocês vão criar isso? Sim, vamos 
nos juntar e construir coletivamente essa resposta. É onde está a paixão de 
“habitar o SUS” e ter a residência é configurar esse local, produzir essa paixão. 
É um lugar de produção de sonhos e de desejos, de transformar o mundo, os 
mundos, nem que seja o mundo da gente. Como que a gente existe no mundo, 
como a gente produz as nossas existências, as nossas formas, porque não 
adianta você só memorizar a teoria e os conceitos, mas como que isso entra no 
cotidiano, como entra na produção do cuidado, como que produz de fato 



190

respostas para a população, que é por isso que nós existimos. Eu fico 
extremamente triste quando vejo alguns desenhos de residência, que tem a 
oportunidade de mudar de fato o território, mas ficam reféns daquilo que o 
Governo Federal e o Governo Estadual colocam, e vão se colocando numa 
perspectiva muito utilitarista. A relação das universidades com os serviços, em 
sua grande maioria, ainda é em uma perspectiva de chegar e utilizar os serviços 
locais para estágio, vivências ou práticas, como um cenário e não para ser 
parte, fazer-com, aprender-com, é uma perspectiva autoritária e hierarquizada. 
A gente consegue, aqui, criar uma outra perspectiva que seja mais responsável, 
que amplie o escopo, que você consiga de fato ser corresponsável pelos 
indicadores do lugar e produzir respostas. Quanto mais coletiva essa 
construção, quanto mais parte daquele lugar, parte – seja da maternidade, do 
hospital ou da Unidade Básica de Saúde (UBS) – é incrível a força da resposta 
que é produzida na residência. Ela cria o que eu aprendi com o Ricardo e 
coloquei na minha tese de doutorado, o que a gente chama de “mandala 
formativa”. Impressionante como a gente consegue criar esse desenho que 
habita de fato o SUS, que faz-com, aprende-com. A gente vê que os desenhos, 
a produção do cuidado, ganham um desenho pedagógico em que você 
consegue ter aprendizagem para os alunos de graduação que estão lá, para as 
equipes que criam desenhos de educação permanente em saúde. Conseguimos 
dar vida à educação popular, não somente como modelo formativo, mas no 
cuidado em si, na forma como você atende individualmente e coletivamente as 
pessoas. Em que você produz a resposta, seja para uma necessidade individual, 
seja para uma necessidade da comunidade ou do território. A gente vê e 
percebe que essa construção coletiva, que esse desenho formativo é capaz de 
produzir e que inventa as aulas: têm residente, tem aluno de graduação, aluno 
da formação técnica, estudante de mestrado e doutorado. Tem gente 
pesquisando se aquilo funciona ou não. Isso fortalece o sistema municipal de 
ensino, que é onde a gente vê, de fato, a formação em serviço. É um 
transbordamento de ensino e aprendizagem impressionante. A comunidade 



191

reconhece isso e vê que aquela UBS é uma unidade de residência. Aqui tem 
residência? Eu adoro chegar nos lugares e ouvir “ah, mas aqui é unidade de 
residência?”. Aquele é o residente? A pessoa feliz, porque tem a sua necessidade 
de saúde respondida. Porque, muito embora a gente consiga produzir textos, 
capítulos e artigos brilhantes, todo esse arcabouço, de fato, para produzir 
sentido para a minha existência, precisa produzir uma resposta para aquela 
pessoa que está lá e que procura o serviço para a sua necessidade, para a sua 
demanda. Nesse grande exercício em que a gente está, no SUS, às vezes nem é 
só com o SUS, porque hoje, o nosso serviço em Mossoró, tem uma diversidade 
de estudantes da iniciativa privada, além das universidades públicas, a gente 
consegue, de fato, construir um desenho pedagógico em que todo mundo 
aprende. Inclusive, a comunidade aprende e ensina. Uma outra perspectiva 
também desta habitação é a gente se colocar, como o Ricardo trouxe sobre o 
habitar o SUS, é a comunidade que também ensina com as suas práticas de 
cuidado. Quando entendemos que o cuidado não é propriedade de nenhuma 
produção e que ele, de fato, nem nasce dentro das profissões, é nesse lugar que 
a gente consegue entender, por exemplo, a importância da rezadeira no 
cuidado, da erveira, do terreiro, enfim, das referências de cuidado do território. 
É com tudo isso que a gente consegue enfrentar as problemáticas e produzir 
respostas, compreendendo que a residência é uma das referências de cuidado. 
Ela pode ser, mas também pode não ser. Quando isso não acontece, para não 
ser tristeza e desilusão, na minha tese, quando estive no estado olhando 
algumas unidades para saber se aquela residência produzia ou não a resposta, 
eu ficava super triste, porque eu chegava nas unidades perguntando aos 
usuários se foi atendido por algum residente, e a pessoa olhava para mim e 
dizia: mas o que é um residente? É aquele menino sem carimbo? Eu ficava 
arrasada, porque um menino sem carimbo, eu não sei como é aí para vocês, 
Roger, mas aqui um menino sem carimbo é o interno de medicina que fica de 
uma sala para outra atrás de alguém carimbe aquela receita. Então, ou não 
conhecia o residente, ou tinha uma lembrança, ou falava de um estagiário, ou 



192

era esse menino sem carimbo. Aí me dava uma tristeza, uma desilusão, porque 
a gente cria um desenho pedagógico, imagina que aquilo é o que de fato 
precisa, estamos o tempo todo tentando conectar e reinventar o processo 
pedagógico para que continuemos aprendendo e fazendo com as equipes, com 
a comunidade, com as outras referências de cuidado do lugar, com as 
instituições de ensino que existem e com a gestão, sem aquele joguinho de que 
a culpa é da gestão, a culpa é da universidade, a culpa é da comunidade. Não, 
não existe isso. Há um problema? Então vamos pensar nessa problemática, 
quem é capaz de produzir a resposta e quais são as tarefas e quem tem essas 
tarefas para a gente, de fato, enfrentar. É tudo isso, na minha ideia de subversora, 
de que a gente deve ser subversiva, que a gente deve mudar o mundo, os 
mundos, inclusive os nossos. Tudo isso é para podermos criar um ambiente de 
ensino e aprendizagem amoroso, seguro, em que, de fato, as pessoas se 
apaixonem, saiam cada vez mais comprometidas com o que é público, com o 
SUS, com o serviço público, com a vida em sua diversidade, entendendo que 
nessa vida em sua diversidade a gente precisa, de fato, enfrentar o racismo, 
enfrentar o patriarcado, com toda essa heterocisnormatividade, que é o que é 
comum que encontremos nos territórios e na formação. Nessa perspectiva de 
formação, a gente pode produzir respostas que enfrentam essas demandas do 
capitalismo, essas demandas do racismo, essas demandas do patriarcado, 
ensinando e aprendendo localmente. Essas produções de respostas mudam e 
interferem a ponto de que mesmo que mude a gestão, aquela novidade 
continue. Porque inovar não é difícil. Criar não é o mais difícil. O mais difícil 
é você manter esse processo inovador permanente. Como, por exemplo, aqui 
em Mossoró, quando a gente pegou as residências, elas nasceram separadas, as 
de medicina têm financiamento e legislação diferentes, mas a gente se reuniu e 
desenhou um projeto integrado. Se elas nascem separadas, a gente tem a 
capacidade local de criar módulos integrados. Então, aqui, os nossos R1 da 
residência multiprofissional, eles estudam junto com os de medicina de família, 
que são seis categorias profissionais que estudam juntas. A gente cria também 



193

cenários, o Consultório Familiar, um projeto de pesquisa, formação e 
intervenção, foi aberto em 2020, pela gente das residências, eu sou preceptora 
de todas as residências, por exemplo. Nós temos preceptores da residência 
médica e multiprofissional em saúde, são preceptores de todas as categorias 
profissionais. Neste lugar, um cenário de prática, a gente integra os programas 
de residência em G-O, em medicina de família e multiprofissional em atenção 
básica, residentes R1 e R2, para aprenderem juntos, para que eles consigam, de 
fato, aprender e atuar de modo integrados, aprendendo um com o outro, em 
perspectiva colaborativa, o que é um grande desafio. Quando a gente faz esses 
desenhos, porque a graduação é muito separada, vem essa meninada toda no 
primeiro ano de formação e, de repente, a gente está lá, junto, aí tem os desafios 
das relações de poder. Enfim, é bem dessa dinâmica que a gente criou aqui, e 
que a gente acredita, de fato, que ela produz muitas respostas e atende às 
necessidades da população. Então, para a gente continuar conversando sobre 
isso, nessa ideia de que os conceitos, sim, são importantes, mas o conceito por 
si só, as teorias por si só, elas precisam de afetos e afetações para que, de fato, 
consigam existir, consigam se manter vivos e vivas nos territórios, e as 
residências não sejam simplesmente um curso de especialização e, sim, uma 
formação transformadora da vida de quem faz a residência, principalmente, de 
quem pode ser atendido ou atendida pelos nossos residentes.

RFC: Excelente as questões que tu apontas, que tu levantas, Lorrainy. 
Tu provocas esse “habitar o SUS” por meio da residência num processo de 
inventividade. De inventar o ensino e o pedagógico. Porque tem algo que 
é o aprendizado na residência, que a gente precisa, a todo tempo, lembrar, 
problematizar e pensar como: como aprender, como ensinar, como produzir 
um processo de ensino, o aprendizado por meio da residência e as múltiplas 
dimensões que tu apontas (o ensino, o cuidado, a gestão, a política). Então, essas 
diferentes frentes que vão compor esse habitar o SUS por meio da residência. 
Nesse panorama que tu vens trazendo ao longo do seu relato. A questão que eu 



194

queria colocar para o Ricardo, trazer para o Ricardo novamente, é exatamente 
isso: que configurações a residência vai trazer para a gente produzir esse 
processo de Ensino-aprendizagem no campo do trabalho, com o trabalho, 
no trabalho. Especialmente, Ricardo, eu queria te lembrar que no livro 
EnSiQlopédia, que tu apontaste durante sua fala, em que existe um capítulo 
com a Daniela Dallegrave, designado por Projeto Pedagógico Singular. O que 
tem de singular, o que tem de específico, o que tem de peculiar nas residências 
e que pode (ou tem a potência de) produzir um processo de formação, de 
construção de saberes e práticas a que os programas de residência vão ser 
porosos. Que componentes tem nessa pedagogia?

RBC: Tu já trazes dois aspectos da compreensão, seja no comentário 
sobre a fala de Lorrainy, seja na retomada de um dos verbetes da EnSiQlopédia, 
que é o projeto pedagógico. A palavra invenção ou a palavra criação são úteis 
para entendermos o ensinar e coordenar em Residências. A gente pode dizer 
“criação” ou “instituição” e “instalação” das residências. Por exemplo, as 
residências foram “instituídas” em 2005, sendo “criada” a Comissão Nacional 
de Residência Multiprofissional em Saúde. A gente está falando da lei, mas 
quando falamos da “invenção das residências”, estamos dizendo do processo 
desafiador ou disruptor que pediu por residências. Então, usamos a palavra 
invenção. A palavra invenção já quer dizer um certo conjunto de coisas. 
Quando Lorrainy comenta que Mossoró criou a primeira residência 
multiprofissional em saúde do estado do Rio Grande Norte, que criou a 
primeira residência fora de hospital, dá para dizer “criou uma residência fora 
de hospital” porque estava sendo inventado um modo de cuidar e esse modo 
de cuidar reivindicava um processo formativo acoplado. É quase dizer que, se 
a gente quer alterar uma prática, precisamos trazer a formação para junto 
disso, mas não é porque estamos capacitando profissionais, é porque estamos 
dizendo que esse processo é criativo nas mentes ou nos afetos. Quem fez as 
experiências VER-SUS [Vivências e Estágios na Realidade do Sistema Único 



195

de Saúde] escuta sempre “corações e mentes”. Quando a gente fala “corações e 
mentes”, o que a gente quer dizer é que tem um processo intelectual, mas ele é 
um processo afetivo. Tem um processo de elaboração de conceitos, mas tem de 
abertura da sua pele para que essas coisas sejam compreendidas e que façamos 
parte disso. Então, a palavra ficção junto com a palavra pensamento promove 
um acoplamento afeito à invenção. A palavra invenção nos serve para dizer que 
tem uma intenção, mas não é a instituição de uma normativa. Não é aprovar 
uma normativa. Não é aprovar uma lei. É inventar alguma coisa. Inventar 
alguma coisa arrasta um conjunto de circunstâncias que estão em movimento 
na sociedade para fazer uso especialmente do que é potência. Têm aqueles que 
fazem a tentativa de agenciar as potências. Assim como vemos aqueles que 
fazem todo o esforço de agenciar a destruição. De agenciar a derrocada. Tem 
duas posições. A gente fala que o país está polarizado. Tudo está polarizado. 
Em destruir ou fazer viver. Em matar ou fazer viver. Hoje uma preocupação 
grande que eu tenho, eu falei disso também na reunião a que nos referíamos 
no início, de que talvez estejamos precisando construir conceitos para o viver. 
Não é que precisemos de referências, mas estamos vivendo um momento 
emergente. Michel Foucault falava, por exemplo, do viver, do morrer, do fazer 
viver, do fazer morrer e do deixar morrer. A gente não precisa mais fazer viver 
e nem fazer morrer, porque a gente deixa sobreviver e deixa morrer, enquanto 
alguns podem viver. Agora estamos vivendo uma situação que é o se matar. O 
“se matar” não é necessariamente o suicídio. É, por exemplo, eleger aqueles 
que nos matam. Defender aqueles que nos matam. Reforçar o discurso daqueles 
que nos matam. Então como que eu, digamos, pessoa preta, aceito que decida 
por mim um representante da branquitude. Quando eu digo representante da 
branquitude, não é pessoa branca ou preta. Representante da branquitude, 
usando o conceito de Kopenawa, é tudo aquilo que não é diverso. É o 
colonizador. Então branco é o colonizador. Branco é o invasor. Branco é o 
poder do capital. Branco é o poder da morte. É essa a ideia. Por que ele fala 
isso? A chegada do homem branco escravizou e matou os indígenas. Então é 



196

isso que quer dizer branco. Não importa se as pessoas são brancas de pele ou 
não. Branco é o invasor, é o colonizador, é a morte ou aquele que acredita e 
defende a morte. É essa a ideia. Então, como que nós, pretos, gays, mulheres, 
pessoas com deficiência e todos os outros que somos os não brancos, aceitamos 
que o branco venha nos matar? E defendermos a morte que é a nossa morte. 
Porque nós não defendemos a morte do outro, nós defendemos a nossa própria 
morte. E defendemos aquele que vai nos matar. E defendemos que ocupe o 
lugar de poder aquele que vai nos matar. Então damos lugar de poder ao nosso 
assassino. A gente não se suicida, mas indica aos lugares de poder aquele que 
quer a nossa morte ou que nos mata. Então o que acontece que a gente passa a 
defender a nossa própria morte? O que acontece que passamos a defender a 
nossa própria morte? Defender a morte das maiorias femininas, das maiorias 
gays, das maiorias lésbicas, das maiorias trans. Defendermos a morte da 
diversidade da vida, defender todas as mortes, só as mortes. Então, quando 
estamos falando de invenção, defendemos o agenciamento das potências de 
vida, enquanto, no outro polo, estão os agenciamentos do poder de morte. O 
agenciamento desse poder de morte, hoje, atravessa, inclusive, o desejo de 
sermos mortos. De sermos mortos pelo outro. Isso não é invenção, isso é o 
agenciamento do poder de morte. Eu estou falando que a invenção é o 
agenciamento do poder de vida ou da potência como afirmação da vida. Dá 
para dizer que quem fala de invenção, embora as palavras sejam capturadas, 
uma coisa horrorosa como as palavras vão sendo capturadas pelos inimigos 
das nossas ideias, pelos inimigos da vida, se esforça pela defesa da vida. Os 
inimigos da vida sabem como nos manipular. Eles pegam as nossas palavras 
para nos manipular e dizer que também pensam sobre o direito à liberdade. O 
direito à liberdade passou a ser o direito de matar os outros, o direito de matar 
todo mundo, o direito de aniquilar com a vida, o direito de aniquilar com as 
potências. Se todos têm direito, o direito à liberdade deve existir. Também vale 
o direito de massacrar povos e populações? Não, não vale. Tem um parâmetro 
ético. O parâmetro ético é do respeito à vida. Do respeito à diversidade. Não 



197

vamos entrar em praça pública, todo mundo armado, matando uns aos outros. 
Se não, passaremos à carnificina. Tem uma distinção ética necessária de defesa 
e preservação da vida. Deixem que sejamos inventivos aqueles que estão em 
luta pelos processos inclusivos. Acho que usando todos os exemplos que 
Lorrainy usou antes, estamos do lado daqueles que buscam espaços inventivos, 
que querem a vida de todos, de muitos, da multiplicidade, das próprias 
afetividades. Chamamos esse cenário, esse solo epistemológico de “filosofia da 
diferença”. A filosofia da diferença marca um certo lugar, lugar que alguns 
pensadores definem como defesa da vida, filósofos como Nietzsche, Spinoza, 
Guattari e Deleuze são pensadores que nos ajudam a refletir, nos dão suporte 
ao pensamento. Outros, como Davi Kopenawa, Ailton Krenak e Nego Bispo 
também nos dão suporte ao pensar. A gente tem esses pensadores nos dando 
suporte ao pensamento, mas um pensamento que é necessariamente afetivo. 
Afetivo que é estar afetado pelo outro, estar afetado pela dor do outro, estar 
afetado pelo desejo de vida do outro. Nos bastidores desse Diálogos, antes de 
entramos on-line, eu estava usando o conceito de dororidade, conceito de uma 
mulher, Vilma Piedade, que diz que se o conceito de sororidade é importante 
em defesa das mulheres, se faz preciso agregar um outro conceito, que é o de 
dororidade, que é ser capaz de compreender a dor do outro ou a dor da outra. 
Porque não é só entender que todas somos mulheres, porque algumas mulheres 
são negras. Aí vou somar umas coisas aqui, algumas mulheres são negras, 
algumas são negras e são lésbicas, algumas são negras, lésbicas e com 
deficiência. Então, a gente vai vendo que não é a dor igual entre todas. Porque 
o outro não é um igual. O outro é em relação ao homem. As dores ou esses 
doloridos do processo de viver e de estar vivo vão sendo marcados pelas 
diferentes dificuldades de estar vivo, pelas diferentes lutas de defesa e de 
afirmação da vida. Uma outra ideia que vou introduzir antes de devolver a 
palavra, é a ideia da presença. Só vou pontuar mais alguns aspectos. Enquanto 
a Lorrainy estava falando, eu fui também fazendo minhas anotações. Num 
processo de conexão com um orientando que eu gosto demais, o Renato Levin 



198

Borges, surgiu a ideia de “Política da Presença”. Esse conceito deu título à tese 
de doutorado em Educação do Renato. O que eu queria chamar a atenção 
nessa ideia da presença é que a presença requer alteridade ao outro. Essa 
alteridade é a disruptura de si mesmo ao outro, mas que não é para eu só 
compreender o outro, porque se trata de estar presente. Eu estou presente no 
quê? Que política da presença eu estou defendendo? Que política da produção 
coletiva eu estou defendendo? Que política dos atos coletivos eu estou 
defendendo? Que política de produção da existência? Que política de 
disruptura com as mortes eu estou defendendo? Então, presença ou política da 
presença para compreender isso, desse modo. Eu gostei, Roger, que na tua fala, 
logo depois da minha, tu disseste, vamos sublinhar essa palavra: habitar. 
Habitar o SUS, habitar a equipe, habitar o cuidado, habitar a 
interprofissionalidade, habitar a longitudinalidade do encontro com os nossos 
usuários, habitar a construção de um processo terapêutico que seja marcado 
pela diversidade dos processos curativos ou dos processos cuidadores que a 
gente vai encontrar na ancestralidade, nas práticas populares, na ciência, na 
linguagem do outro. Quando que diagnóstico e terapêutica são construídos 
com o outro? Então, de novo, não é o tempo de duração da consulta, mas a 
minha capacidade de transversalidade por aquele que eu cuido. Duas últimas 
coisas, a expressão mandala formativa, que a Lorrainy usou, que também é um 
conceito, neste caso, formulado por ela, porque embora eu fale de mandala e 
fale de formação, ela, na tese, construiu um conceito para isso. Ao propor a 
“mandala formativa”, aquele que está dentro do serviço de saúde, está habitando 
o sistema de saúde. Os residentes estão habitando – junto com os trabalhadores 
– um tempo de convivência, de compartilhamento. É nesse sentido que se 
configura uma mandala e ela é formativa, porque senão parece que é mudar o 
currículo, mudar o cenário de estágio, mudar o cenário de práticas, estabelecer 
uma nova matriz de competências. Não, não é nada disso. É “também” tudo 
isso, mas é que não é nisso que está a mandala formativa, senão já não é mais 
uma mandala. Com o eixo vertical de uma matriz de competências, tudo está 



199

resolvido? Não, não está. Porque se a matriz de competência não estiver toda 
rasgada pelo diverso e pelo encontro com o outro, ela não vai servir. Ela vai, 
em seguida, se encontrar com o seu limite. Vai ficar potente a construção dela? 
É que quando a matriz está pronta, ela já perdeu a potência. Ela só ficou boa e 
viva enquanto a gente estava construindo. Aí, quando está pronta, ela já perdeu 
toda a potência. É incrível que seja assim, mas é que é. A gente fica feliz, porque 
na hora que estamos construindo, estamos trazendo todas as ideias, todas as 
forças vivas. Pronto, ela terminou, ela já perdeu isso que estava na construção. 
Isso estava na mandala, que foi a palavra que a Lorrainy usou. Por fim, uma 
última coisa, dois exemplos. A gente viveu – no Rio Grande do Sul, em 
particular – dois exemplos em hospital de ensino, em hospital de referência. 
Nós começamos as residências multiprofissionais num certo tempo histórico e 
quando ela chega, quando essa invenção se apresenta, ela coloca em risco de 
sobrevida algumas coisas. Por exemplo, quando a residência multiprofissional 
é inventada, ela coloca em dúvida a manutenção ou conservação do poder 
médico. Do poder médico-centrado. Da clínica médico-centrada. Da tomada 
de decisão médico-centrada. Aí a gente tem uma reação das entidades médicas, 
das entidades médico-corporativas. O novo modelo pedagógico, sua potência, 
ameaça os poderes instituídos. Vamos pensar que essas duas palavras, poder e 
potência, não querem dizer a mesma coisa. A potência é sempre viva. O poder 
é vertical. A potência é rizomática. O poder é linear. Então, vamos lidar com 
essa diversidade de ideias. Temos um momento em que a residência 
multiprofissional em saúde entra e os residentes médicos ameaçam dizendo 
que não vão permanecer nessa residência se ela for multiprofissional. O 
exemplo que eu queria dar é do intensivismo em um hospital de trauma. O 
mesmo residente do intensivismo no hospital de trauma que disse não 
permanecer na sua residência, caso ela fosse multiprofissional, que não iria 
compartilhar nenhum espaço formativo junto com a equipe multiprofissional. 
Uma vez concluída essa residência e tornado preceptor da residência médica, 
ele diz: eu preciso de uma equipe multiprofissional, de uma residência 



200

multiprofissional para que valha a pena o nosso empenho e para que a gente 
possa fazer uma coisa legal, para que possamos ser criadores, para que 
possamos melhorar a resolutividade. Então, aquela mesma pessoa que num 
lugar era absolutamente reativo, por ter conhecido aquele lugar, ali adiante ele 
diz, é isso que nós precisamos, é isso que eu quero. Foi o local que perseverou 
na oferta de residência e lidou com o conflito entre as duas residências. Em 
outra oportunidade, a residência em onco-hematologia, quando entra o 
serviço social, quando entram os profissionais assistentes sociais, o que aparece 
é um incômodo: o que estão fazendo aqui? O lugar dos assistentes sociais é 
fora do cenário da clínica. Aí a equipe descobre que a clínica se modificou 
completamente, porque teve uma pergunta incomum que atravessou a todos 
os profissionais em formação. Só tem ganho. Quando a residência consegue se 
apresentar desse modo, quando habita o cenário do cuidado, habita o cenário 
da equipe, habita o cenário das aprendizagens abertas, criativas e inteligentes, 
traz ganho. Devolvo a palavra.

LCS: Essa é a força da palavra invenção. Quando a gente começou, 
tudo isso que levou aos programas e tal, eu disse: poxa, eu já fui da gestão, 
quem foi da gestão sabe que o tempo político é um, o que a gente consegue 
é emitir portarias, notas técnicas, às vezes é o possível, no âmbito municipal, 
estadual, enfim. Cansada de esperar que alguém venha e que dê a gente as 
condições, que a interprofissionalidade brote, que a gente tenha esse trabalho 
colaborativo, sentamos e pensamos: o que é que a gente pode, como gestão 
municipal, na ocasião era a gestão municipal, dialogar com a universidade 
pública? A universidade estava propondo o desenho pedagógico e os 
movimentos sociais que nos ajudam a estruturar os processos de trabalho 
estavam aqui pressionando: como é que podemos inventar um desenho 
pedagógico que, de fato, seja coerente com as necessidades de saúde dos 
nossos territórios? Quando a gente analisou, fez um estudo de demanda, a 
gente só atendia crianças, idosos e mulheres. Mulheres cis, hétero, com a vida 



201

sexual socialmente aceita, porque as profissionais do sexo não entravam. A 
gente se permitiu criar, se apoiando, obviamente, na legislação possível, o 
que é que a Secretaria de Saúde podia, o que a universidade podia, o que os 
movimentos sociais podiam em um processo de colaborar com criação de um 
programa inovador de residência? Foi um transbordamento de criatividade, é 
incrível como isso é apaixonante, envolvente, ao ponto de que a gente mude 
o residente. Aqui foi criada a primeira caderneta de pré-natal, eu acho que foi 
até do Brasil, mas foi aqui no nosso serviço, em 2022, a caderneta de pré-natal 
para homens trans. A gente vai criando, aparecem as demandas, e ao invés 
de a gente esperar que essa resposta venha de um projeto governamental, a 
gente se junta e vai pensar dentro da nossa governabilidade, o que é possível 
inventar, criar, com responsabilidade sanitária. Isso é muito apaixonante, 
porque a capacidade que a gente tem de ter os conceitos, de ter a teoria e dar 
vida aos referenciais adotados, faz com que isso entre na agenda do gestor 
municipal, que entre na agenda do gestor da universidade. Nossa maior 
felicidade é que a gente consiga, de fato, criar realidades, como, por exemplo, 
como o homem trans que a gente atendeu no pré-natal, o nosso primeiro. Vê-
lo sair feliz com aquele documento que tinha a cara dele, com todos os direitos 
de um homem, uma vez que a heteronormatividade, que é a regra, não atendia 
à singularidade daquela vida, daquela existência, a sua cidade é miúda, 10 
mil habitantes. É isso que a gente precisa. Ter coragem, ousar, e não esperar 
que essa resposta venha pronta, porque realmente ela não vai vir. O que é que 
nós somos capazes de fazer? Ao invés de ficar apontando culpas, porque eu, 
particularmente, estou extremamente cansada de ir para reuniões em que o 
contexto é “governo do estado não faz isso”, o “governo federal não faz aquilo”, 
o “reitor não faz aquilo outro”. Tudo bem, tem essas dificuldades, mas o que 
é que a gente pode fazer aqui, que está na nossa autonomia, que é a gente 
que pode garantir que um projeto afirmativo aconteça? A invenção tem isso. É 
inventar, mas ter a responsabilidade também de sustentar, essa questão de você 
habitar o SUS, construindo a sua forma de estar no SUS. A coragem de criar, de 



202

manter uma perspectiva dialógica. Ou a gente está falando para nós mesmos, 
ou estamos conseguindo garantir um processo formativo que dialogue com a 
diversidade, a diversidade de pessoas que votaram no governo Bolsonaro, mas 
que votaram não porque tinham um posicionamento favorável a essa lógica 
antidemocrática. Havia uma ambiência desfavorável para o diálogo, e a gente 
mesmo se fecha. Existe um gado da esquerda, existe um gado da direita, mas, 
o que é que a gente quer? A gente quer que não tenha mais esses currais e que 
consigamos, de fato, criar um processo de ensino e aprendizagem que dialogue 
com a diversidade de crenças, a diversidade do mundo. Obviamente, nem tudo 
dá para dialogar, porque existem, de fato, os fascistas e, para isso, a gente não 
tem acolhimento, mas nem todos são, nem todas são. Quando a gente olha 
para o território em que eu trabalho, por exemplo, não é a política pública que 
chega, quem chega é a igreja evangélica, é assim quando falta comida, quando 
falta remédio. Não dá para a gente ficar dizendo que algum teórico falou sobre 
isso, que se trata de um conceito, mas, na vida real, a gente precisa construir 
um diálogo, porque o máximo que eu acho mais envolvente na formação 
em serviço são os desafios do mundo do trabalho, do mundo real, em que 
a gente vai se construindo, fazendo uma aposta nessa lógica democrática, 
colaborativa. Como vamos construir práticas colaborativas diabolizando 
determinados segmentos? Segmentando na perspectiva sectária? Porque uma 
outra coisa também de trabalhar com os movimentos sociais é que a gente se 
permite aprender. Alguns movimentos são muito sectários, ali é só LGBT+, 
ali é só o movimento negro, ali é só o movimento indígena, mas como que 
vamos, de fato, ter interseccionalidade nessa perspectiva? Isso tudo é o nosso 
mundo das residências em saúde, porque não é só colocar nos cenários de 
prática, é a gente conseguir, de fato, garantir um processo pedagógico que seja 
coerente com o que a gente acredita, coerente com os princípios do SUS, com 
aquilo que, de fato, a gente sonha para os nossos mundos. Eu, pelo menos, 
não quero sair daqui, que minha passagem por aqui tenha sido, de fato, uma 
coisa que me envolva, que me gere paixão e que a gente consiga reencantar 



203

as pessoas para o processo de ensino e aprendizagem, para além da lógica 
academicista ou utilitarista, e que consigamos que as pessoas se comprometam 
com o SUS, com a diversidade das vidas, com a diversidade não só humana, 
mas da vida, toda essa perspectiva da emergência climática. A gente só vai 
conseguir, de fato, sair da crise ambiental se conseguirmos pensar na vida em 
uma outra perspectiva, que é humana, sim, mas é a vida da terra, a vida do ar, 
a vida da pedra. Para a gente construir essa ideia da invenção – e como isso é 
potente para a interprofissionalidade, para a abordagem comunitária –, para 
podermos garantir práticas colaborativas, é preciso que tenhamos as teorias e 
os conceitos, mas que consigamos dar vida às relações, envolvendo as pessoas, 
garantindo que elas se apaixonem por estarem nas residências, por serem das 
residências, e que consigamos construir outras, outras e tantas outras formas 
de habitar o SUS. Acho que era isso que eu queria colaborar.

RFC: Perfeito, Lorrainy. Pessoal, tem duas perguntas no chat. Uma é 
do Carlos Severo Garcia, que é professor da UFSC, ele diz o seguinte: que o 
incentivo à implantação de residências pelo governo federal tem valorizado as 
iniciativas de municípios e estados, relegando a segundo plano as propostas das 
instituições públicas de ensino superior. Essa estratégia governamental evidencia 
a direção dos recursos destinados às residências. Como vocês avaliam esses 
movimentos governamentais no fortalecimento da capacidade de atuação do SUS? 
A segunda é da professora Mirelle Finkler, também nossa professora, uma das 
coordenadoras desse projeto. Ela diz que, apesar das recomendações do Conselho 
Nacional de Saúde e das orientações das diretrizes curriculares nacionais para a 
interprofissionalidade, nossas residências ainda são multiprofissionais, com muita 
dificuldade de avançar para o trabalho colaborativo, efetivamente interprofissional. 
Agora, além da medicina, a enfermagem também fará a sua própria residência. 
Como vamos conseguir avançar na educação interprofissional e no trabalho 
colaborativo? E quais os caminhos possíveis e mais adequados? São perguntas 
provocativas e que dá para a gente explorar bastante. Ricardo, Lorrainy: com vocês. 



204

RBC: Dá para responder às duas perguntas, mas dá para dizer que a 
resposta densa a essas duas perguntas pode levar uma semana inteira, porque 
respondemos e parece que tínhamos a solução para aquela pergunta, e não é 
assim. Precisaríamos problematizar a própria pergunta para entender por que 
as respostas às mesmas perguntas são diferentes quando eu respondo como 
alguém da universidade, como alguém da gestão do sistema de saúde, como 
militante, como membro de alguma corporação profissional, como membro 
da agenda de algum movimento que eu represente. Por isso eu digo que levaria 
uma semana para cada uma dessas perguntas. Vou pegar essas três questões. 
Eu fiquei devendo ao questionamento anterior do Roger, aquele sobre o livro 
EnSiQlopédia das Residências em Saúde, sobre o verbete do Projeto Pedagógico 
Singular. Vale a pena dizer que a Daniela escreve sobre isso por força de seu 
doutorado, escrevemos juntos porque fui seu orientador. Daniela Dallegrave 
faz uma tese de doutorado perguntando sobre o ensino. Como seria falar de 
um projeto pedagógico, cuja aprendizagem ou teoria da aprendizagem são os 
“encontros de aprendizagem”. Ela traz o tema do encontro e o tema da 
aprendizagem. Entre outras coisas, vai mostrar ou perguntar ou fazer 
pensarmos que as aprendizagens que fazemos não são só racionais ou só 
formais. Quando ela usa exemplos como: eu entro numa casa ou entro num 
serviço, eu sinto um cheiro. Este cheiro já traz as memórias que eu tenho 
daquele cheiro, o que já muda a minha presença no lugar. Ou: eu vou fazer 
uma visita domiciliar e sinto o cheiro de uma comida que é a comida da minha 
avó. Eu lembro da minha avó e meu corpo já não está mais igual, meu corpo 
tem vontade de falar sobre a avó, sobre a comida da avó e todas as coisas que 
eu gostava ao estar com a minha avó. Dando um exemplo bem simplório, ela 
nem deu esse exemplo na tese. Eu estou dando esse exemplo para ver se fica 
didático. Eu já não fico igual por causa de um cheiro. Meu corpo já não está 
igual e a minha conversa já não é mais igual. O que ela começa a perguntar é: 
se eu vou regular o tempo da aprendizagem pelo número de horas, esse número 
de horas é para viver o quê? A residência é 60 horas semanais, mas somamos 



205

apenas 60 horas quando habitamos a residência ou 168 horas semanais? 
Poderia ser 20 horas semanais? Qual é a diferença que faz esse número de 
horas? É no número de horas que está a aprendizagem? Ou é nas ofertas que 
nos são postas que está a aprendizagem? Ou está nas ofertas que o ambiente 
proporciona? Quais são as ofertas que o ambiente proporciona? São ofertas 
afetivas, são de conversa, de diálogo, de debate, de confronto, de circulação por 
diferentes lugares, porque senão parece que o tema da carga horária esgota a 
discussão. Esgota? Talvez precisemos de mais horas para que bem circulemos 
no território. Por exemplo, a residência no campo (meio rural), nos mudamos 
para o campo? A residência no campo e junto à vida camponesa? Essa 
residência, em geral, exige que o residente se mude para esse lugar. Que passe 
a morar nesse lugar. Nesse caso, é uma residência de quantas horas semanais? 
É para “habitar” um serviço ou “habitar” o campo? São 60 ou são 168 horas 
semanais? Eu estou morando lá, eu acordo e durmo naquele lugar. Então, a 
residência não tem 60 horas semanais. Eu não morava lá, me mudei para lá 
para fazer a residência. Então, ela tem 168 horas semanais, 24 horas por dia. A 
não ser nos dias que eu não fiquei naquele lugar ou “habite” a vida camponesa. 
Então, essa é uma noção para compreendermos o que o projeto pedagógico 
está trazendo para dentro do desafio formativo? A carga horária, uma lista de 
conteúdos, uma lista de experiências, uma lista de vivências, uma margem 
para experiências criativas ou abertas, não reguladas? Tem essa possibilidade? 
Tem o cenário da participação popular? Tem o cenário da educação popular? 
Tem o cenário de visitar os territórios onde vivem as pessoas que não é a 
mesma coisa que Visita Domiciliar? Então, eu acompanho uma família de 
pescadores, mas eu visito o lugar onde a pesca acontece, que não é a casa da 
pessoa. Eu sei o que significa trabalhar naquele lugar? Quais são os riscos que 
esse trabalho oferece? Ou descartamos a informação em vigilância da saúde do 
trabalhador porque, para certas pessoas, certos riscos não são relevantes. Para 
pescadores, alguns riscos à saúde do trabalho não são relevantes. Essas são 
perguntas para um projeto pedagógico, mas há outras: as questões que Carlos 



206

Severo e Mirelle trouxeram. Tem uma questão aí nessa pergunta do Carlos que 
eu queria situar, que eu não sei exatamente tudo que está por trás da pergunta, 
mas situar algumas coisas. Existe uma história das residências em saúde, em 
que elas são oferecidas pelos serviços e conduzidas no interior dos serviços. As 
residências nascem dentro do hospital, conduzidas pelo hospital. Por isso que 
a gente fala em “preceptor”. Porque não é um docente, é alguém que está no 
serviço. Vamos pensar, a bagagem histórica das corporações de ofício é: quem 
faz, ensina a quem quer aprender o mesmo fazer. Quem sabe fazer, ensina 
quem quer aprender a fazer. Então, quem ensina um fazer é quem tem o 
domínio daquele fazer, ou seja, é o operador daquela prática. É o trabalhador 
daquela prática. É o profissional daquela prática. Este é o caso para o emprego 
da terminologia preceptor. Não chamamos professor, porque o professor tem 
outro domínio e está em outro lugar. Isso é importante de situarmos. Porque 
quando dizemos que as residências podem ser conduzidas pelos gestores das 
políticas públicas – municípios e estados – estamos dizendo que pode conduzir 
a formação aqueles que estão no mundo do trabalho. Pronto. E como que a 
gente se junta com a universidade? Quando a universidade faz o debate que 
estamos fazendo aqui. Porque se a universidade não fizer esse debate que nós 
estamos fazendo aqui, temos um risco sério de que a formação se torne teoria. 
Que a formação se torne habilidades formalizadas no rol de competências das 
profissões. Neste caso, ficaremos com uma formação estereotipada daquilo 
que estamos dizendo que é onde está o potente. Onde está o vivo. Alguns 
dizem: é fundamental que a residência esteja junto com a instituição de ensino 
superior, porque senão a residência vai ficar fragilizada ou desqualificada. Não 
sei. Depende. Vou ter que avaliar exatamente como a residência está sendo 
conduzida. Corre-se o risco do contrário, isto é, que quando a universidade 
entre, a residência fique completamente enquadrada em teoria. Não vai dar 
para ser desse jeito. Então, eu acho que serviço e instituição de ensino, e a 
presença dos gestores, possuem uma potência do fazer juntos que é necessária. 
Não daria, aqui, para a gente falar mais sobre isso. Acho que é ruim dizer que 



207

residência é uma tarefa da universidade ou colocar polarizadamente que “ou é 
da universidade ou é do serviço”. É na integração ensino-serviço que isso vai 
acontecer. Os serviços podem conduzir, pois a gente quer que o serviço seja 
escola. A gente fala em rede-escola e em SUS-escola. Então, o serviço do SUS 
é escola. E, em geral, o SUS é escola e a universidade não é SUS. Quando é a 
universidade, podemos dizer universidade-SUS do mesmo modo que podemos 
dizer SUS-escola? Podemos pensar nas teceduras possíveis, mas sem exclusão: 
conversemos sobre isso. Práticas interprofissionais é a pergunta da Mirelle. 
Temos que reconhecer que aquilo que mais vemos nas residências 
multiprofissionais em saúde é a reunião de várias residências uniprofissionais 
no mesmo lugar. Acho que é a isso que a Mirelle chama multi profissionais, 
multi disciplinares. Não têm nada de interprofissional e nada de interdisciplinar. 
Multiprofissional diz respeito à inclusão de várias categorias profissionais, não 
tem outra palavra para resumir essa condição. É multiprofissional porque 
congrega múltiplas profissões. O modo de formar é que pode e deve ser 
interdisciplinar (quanto ao conhecimento) e interprofissional (quanto ao 
exercício do trabalho), mas só será interdisciplinar e interprofissional se for 
multiprofissional. Porque se for uma categoria, não vai ser inter nada. Então, 
precisamos pensar que é multiprofissional, mas precisa ser interdisciplinar e 
interprofissional, inclusive para que avancemos em práticas colaborativas 
interprofissionais e tenhamos esse exercício. Dizemos que as diretrizes 
curriculares, as primeiras, em 2001, já diziam que haveria o agrupamento de 
competências e habilidades gerais, que é onde todos nós, de todas as categorias, 
temos igual responsabilidade e igual presença, depois, as competências e 
habilidades específicas de cada categoria profissional. Diante das competências 
e habilidades específicas tinha um parágrafo único que dizia: “com ênfase na 
apropriação do sistema de saúde, do trabalho em equipe e na integralidade da 
atenção”. Nesse parágrafo, eu digo que ninguém nunca leu ou nunca deu 
importância, a ponto de que as novas diretrizes que estão saindo desde 2013 
vão ficando cada vez mais uniprofissionais em uma perspectiva corporativa 



208

das profissões. Quase que dizer: a gente perdeu em se colocar no meio de todo 
mundo. Agora, vamos voltar e separar cada uma das profissões. Nas novas 
diretrizes curriculares nacionais não tem mais nada igual, não tem mais aquele 
trecho que era igual para todos. Sumiu, não existe mais esse trecho nas 
Diretrizes de nenhuma profissão. Cada uma refez a si mesma. Algumas 
escreveram “trabalho em equipe”, outras nem estão preocupadas com isso. 
Então, temos esse recuo. Dá para dizer que quando estamos fazendo análise 
sobre o que os governos que apoiamos fazem, a gente se queixa de que deixam 
de ser o lugar que mobiliza a potência ou que abre mão da chance de “fazer 
diferença”. Por que não fazem aquilo que é hora de fazer? Quando a gente é 
gestor, é a hora de fazer. Então, ficamos na queixa. Acontece, contudo, que não 
é só de gestores que temos queixa. São gestores, docentes, pesquisadores e 
aqueles que estão escrevendo cada diretriz curricular que estão recuando em 
conquistas que a gente pensava fossem novos patamares óbvios. Andamos 
para trás das conquistas que pareciam consolidadas. Abandonamos a “potência 
da invenção” e “criamos normativas”, sempre ultrapassadas. Governos abrem 
mão da potência para, em seu lugar, priorizar normativas. Eu estava em uma 
reunião recente, em que o debate era: qual é o âmago dessa proposta? Eu 
dizendo “essa proposta é corporativa”, a pessoa me diz: “o âmago dessa proposta 
é a equipe”. Eu digo: “talvez a proposta contemple a equipe, mas é este o âmago 
do documento, atravessa-o todo?” O âmago da coisa é aquilo que eu chamei, 
no início, de conceito. O âmago da coisa é o motivo pelo qual ela existe. O X da 
questão precisa estar ali, bem visível. Pronto, depois arrumamos no dia a dia. 
Agora, se o X não ficou bem visível, ou não é esse que gostaríamos de “habitar”, 
não vão adiantar as normativas. Na EnSiQlopédia das Residências tem um 
verbete na letra X: “X da questão”. Vou passar a palavra para seguir o diálogo.

LCS: Aqui, escutamos muito que a unidade de saúde que produz melhor 
resposta é aquela que tem residência. Porque, de fato, elas conseguem melhor 
resposta. Mas a residência fica achando que vai ensinar interprofissionalidade 



209

só entre os residentes e não entender que ela só existe porque o serviço a 
recebe ou porque o serviço acredita na formação em serviço. A residência está 
dentro da equipe, é parte da equipe, está em um fazer com a equipe. Como 
vamos ensinar isso? Óbvio que a residência é esse espaço privilegiado. Mas as 
equipes não precisam depender da residência. É um outro componente que 
precisamos reconhecer: que, quando estamos na universidade, conduzimos 
processos pedagógicos, como, por exemplo, estágios, visitas técnicas e outras 
dimensões do estar nos serviços, que este seja um processo colaborativo. Eu 
estou fazendo coletivamente, aprendendo-com, ensinando-com, fazendo-
com ou estou só falando sobre, analisando sobre? Porque isso nos incomoda 
profundamente, quem é da equipe se incomoda. O quanto que a gente vê das 
universidades dizendo o que nós não sabemos, que nós não sabemos fazer as 
nossas ausências, que nos falta conhecimento, como se a instituição formadora 
ou de pesquisa tivesse tudo. Aí perde-se a oportunidade de estar naquele lugar 
e ser parte do lugar, habitar de fato, construir desenhos pedagógicos em que 
os alunos de graduação, com visitas técnicas, estágios, internato ou qualquer 
outra experimentação de estar nos serviços, ali seja um espaço, de fato, em 
que você tenha prática colaborativa, em que você consiga ter um modelo de 
ensino interprofissional, que não é estar ou ter seis, dez, quatorze categorias 
profissionais na residência. Isso é estar dentro da equipe, isso é estar dentro do 
mundo do trabalho. Como que a gente consegue criar um desenho pedagógico 
em que, sim, envolvemos os elementos uni e multiprofissionais, envolvemos 
outros elementos de recursos e infraestrutura, mas que só vai fazer sentido se 
a gente se permitir, de fato, aprender, fazer, ensinar e estar lá, inclusive para 
as pesquisas, inclusive para as análises. Em um evento que tivemos agora, 
inclusive, teve uma coordenadora de residência que, dentro do debate sobre a 
Enfermagem de Família e Comunidade, ela achava que a pesquisa não era uma 
competência da enfermeira de família e comunidade, porque isso é exclusivo 
da universidade. Como é exclusivo da universidade? Quer dizer que o saber é 
exclusivo da universidade? Que saber é esse? Então, é problematizar um pouco 



210

dessas existências nesses lugares de ensino e aprendizagem para que a gente 
desmonte as barreiras. A gente desmonta as fronteiras? É necessário que a 
gente possa, de fato, desenvolver desenhos pedagógicos em que os projetos de 
ensino de graduação, de pós-graduação, de residências não estejam a sós. Para 
mim, a residência é a melhor modelagem. Eu, sinceramente, como enfermeira e 
apaixonada pelo SUS, acho que todos os desenhos pedagógicos – de graduação 
e de pós-graduação – deveriam acompanhar a perspectiva das residências, de 
realmente estar lá, fazer parte do mundo do trabalho. Mas estou dizendo isso 
para a gente possa pensar nas oportunidades que, às vezes, elas estão passando 
por nós e as estamos perdendo, porque o desenho pedagógico é um documento 
duro e eu não consigo fazer dele uma senha para entrar e para, de fato, dar 
vida às ideias e às teorias e aos conceitos que são inovadores, que, de fato, 
produzem as melhores respostas. Como que é na minha prática profissional 
como professora, como preceptora, como tutora, consigo produzir caminhos 
em que eu aprenda, que todo mundo aprenda e que haja o mais encantador 
das residências: o transbordamento de ensino e aprendizagem. Isso é o que eu 
acho mais importante no tema, no debate das residências em saúde.

RFC: Eu vou colocar a última questão para vocês. Permeamos várias 
camadas na nossa conversa: o afeto, a política, a gestão, a criação, a invenção, o 
pedagógico, o didático. Senti falta e eu queria deixar para vocês conversarem um 
pouco mais para, então, encaminhar as considerações finais: quero saber sobre o 
papel da arte. Fiquei muito provocado a pensar o papel da arte para o SUS, para as 
residências, para esse componente produtivo. E eu sei que tanto a Lorrainy quanto o 
Ricardo “habitam” esse lugar e flertam sempre com essa produção do conhecimento, 
do saber, fazendo uso da arte. Queria colocar para vocês essa perspectiva de como 
podemos potencializar a formação por meio da arte e com a arte.

RBC: Não é uma conversa simples, mas temos algumas práticas 
objetivas. Uma coisa que a gente sabe é que é da arte a produção de visibilidade 



211

para coisas difíceis de serem vistas. É da arte a produção de visibilidade com 
uma linguagem própria da arte. Podemos falar de coisas ao longo do tempo, 
podemos falar de coisas do atual. Essa semana fui assistir o filme Ainda Estou 
Aqui. É um filme leve, do meu ponto de vista. Trata de uma realidade muito 
dura, mas acho que é um filme leve, que faz vermos de uma maneira suave o 
que foi um momento tão duro como foi a ditadura brasileira. Traz as práticas da 
ditadura e as práticas abusivas do poder militar, do poder policial, do poder de 
perseguição do outro? O poder de uma perseguição não escancarada. Eu quero 
dizer que é a linguagem da arte, no caso cinematográfica, nos ajudando a ver. 
Dizemos o quanto que é bom trazer o filme para a sala de aula, o quanto é bom 
sugerir que se assista a um filme para conversarmos depois. Por que é bom? 
Porque o filme produz visibilidade. Produz compreensão. Traduz experiências. 
Esse é o poder da arte. Fazer isso. Todas as artes fazem isso. A arte da poesia é 
uma coisa incrível. Alguns de nós têm mais sensibilidade, outros menos. Para 
compreender a poesia não basta ler a poesia, é preciso que ela produza alguma 
sonoridade. Com a sonoridade, compreendemos melhor a poesia. Algumas, 
contudo, são muito diretas, eu gosto quando elas me atacam imediatamente. 
É ótimo! Muitas poesias viram música. Entra o artista da música, que entende 
aquela poesia e a eleva à sonoridade. Quando for dita de modo musical, mais 
gente vai ouvir, vai se disseminar mais amplamente. Alguns portais na Internet 
explicam música, telas de arte, peças de teatro, filmes. São muito frequentados. 
Às vezes precisamos ser ajudados, isso faz parte da aprendizagem. Quanto mais 
somos levados a enxergar, mais nossos olhos vão ficando inteligentes. Quando 
o olho vai ficando inteligente, ele começa a ver coisas que antes não via. O 
ouvido da gente vai ficando mais inteligente. Começa a ouvir coisas que antes 
não ouvia. O nosso corpo vai ficando mais inteligente. Vai ficando mais sensível 
a coisas que antes não era sensível. A gente aprende. Os artistas estão aí para nos 
causar impacto sensível. Para fazer esse chacoalhado: espera aí, você não está 
enxergando: escuta, vê! A gente começa a escutar e a ver coisas. Sou daqueles 
que defendem que a arte deveria estar inclusive com vagas nas residências. 



212

Precisaríamos da arte com vaga na residência. Porque não é para fazer o artista 
enxergar como a gente. É para o artista nos ajudar a enxergar. O artista nos 
ajudar a sentir. O artista nos ajudar a ouvir. Os artistas, às vezes, sofrem muito 
por conta disso. Porque não conseguem deixar de ver o que eles veem. Não 
conseguem deixar de escutar o que eles escutam. Eles não conseguem deixar 
de sentir o que eles sentem. Eles sentem em si mesmos as coisas. Isso também 
gera algum sofrimento e precisamos acompanhar alguns artistas. Não é por 
acaso que os artistas vivem tão duramente ou tão intensamente o processo de 
saúde e doença. Porque é impossível ter toda aquela capacidade de ver, ouvir, 
sentir e ficar normal. Ficamos afetados, muito afetados. A maneira de deslindar 
essa afecção é produzindo a arte. Não tem coisa mais sofrida do que um artista 
não poder produzir a arte. Como isso é tão vigoroso, a arte vai sair de algum 
jeito, em algum lugar ou de alguma forma. A gente aprende muito por meio da 
arte e pode ensinar com os recursos da arte ou promovendo a acessibilidade 
à arte. Uma orientanda minha, a Paula Érica Batista de Oliveira, que é artista, 
inventou uma palavra para a arte e academia. Em plena pandemia, ela disse: eu 
cansei desses webinários, a gente só faz webinário, quem sabe vamos fazer um 
artesanário. Quando ela fala de “artesanário”, no primeiro momento é quase o 
incontrolável. É uma artista dizendo isso. A gente conseguiu depois levar para 
a dissertação de mestrado a construção do que era essa proposta. Esse exemplo 
serve para dizer que podemos construir lugares de aprendizagem com a arte. 
Troca de conhecimento ou comunicação popular em saúde, com linguagens 
artísticas, com referências artísticas ou com modos artísticos de fazer. Deixa 
o outro falar também ou vamos falar também com outra linguagem. Eu estou 
fazendo uma palestra, mas eu não posso citar no meio da palestra uma poesia? 
Não posso cantar no meio da palestra? Vou passar a palavra para a Lorrainy, 
dando um exemplo que considero muito duro, mas vou usar. Posso ganhar 
amigos e inimigos do meu ponto de vista. É sobre Tertuliana Lustosa, artista 
travesti, pagodeira, cantora e dançarina, que foi convidada para uma palestra 
na Universidade Federal do Maranhão, cujo tema era diversidade sexual. Foi 



213

convidada como uma mulher travesti a fazer uma fala nesse evento. Então, 
vejam, eu queria construir essa ideia. Ela é uma artista, conhecida pela sua 
presença no “pagodão baiano” e apresentações em boates ou em lugares 
disruptores dos corpos travestis, disruptores das linguagens travestis, onde 
se pode falar com a linguagem desses corpos, sobre como esses corpos são 
afetados. Por exemplo, um corpo travesti é afetado pela palavra ou pelo órgão 
sexual e sensível do nosso corpo, que é o ânus, ou usando a palavra que todos 
nós usamos, o cu. Então, ela é chamada porque tem essa bagagem e na hora que 
ela apresenta a sua fala e ela termina a sua apresentação com um sketch musical 
e uma performance corporal em que ela fala do cu, isso virou uma execração 
absurda nas mídias e redes sociais. Uma fala de que a universidade não é lugar 
para isso. A universidade não é lugar para a performance travesti, não é lugar 
para falar dos corpos, não é lugar de pessoas travestis, a universidade não é 
lugar para o cu? Por quê? Qual é o problema? O que é que acontece aí que 
não pode? Exatamente o quê que não pode? Se vamos buscar alguns autores 
da filosofia, inclusive, que se dedicam a falar deste lugar, desse escondido, do 
proibido, da “história da sexualidade”. É quase como dizer que tudo do sexo 
ou tudo do genital é proibido, mas tem um lugar o mais proibido de todos, 
como o cu. Alguém vai e diz: eu vou falar do mais proibido de todos. Ela fala 
do proibidão na música, o proibidão no corpo, o proibidão na performance, 
o proibidão nos órgãos do corpo. Ela faz uma performance que é construída 
por força desse conjunto. Aí eu fico pensando a quantidade de detratores dessa 
performance que não sabem por que é que ela foi uma das convidadas. Por que 
era ela entre os convidados? O que foi a proposta de pauta para aquela mesa, o 
que foi que a plateia, ao conversar com ela nos corredores e antes da entrada, 
pediu a ela? Não sabemos se alguém pediu para ela fizesse a performance 
que a popularizou. Não sabemos se o convite não foi justamente por essa 
performance nos lugares onde ela se apresenta, não sabemos se não foi por 
esse motivo justamente que ela foi convidada. Contudo, “temos” de antemão 
que a universidade não é lugar para as “performances da rua”. Provavelmente 



214

no auditório do Departamento de Artes Cênicas essa nem seria uma questão. 
A mídia e os “opiniudos” isolam uma cena, saem a fazer a malhação daquilo 
de um jeito escroto, vamos chamar assim, para usar uma palavra bem nobre 
também. Não temos todas as inscrições da performance, mas temos opiniões 
contundentes. Deliberamos por um significado, de modo que o significante 
não pode mais ser apresentado, o significante não pode significar mais nada. 
A arte é isso, a arte é de todos os lugares, a arte é da rua, dos corpos, das 
esculturas, das linguagens, do desamarrar as coisas do jeito que elas estavam 
amarradas, esse é um lugar forte, potente, interessante da arte.

LCS: Eu queria debater dois pontos, vocês estão percebendo que eu e o 
Ricardo concordamos com muita coisa. Primeiro é a perspectiva colonizadora 
que nós temos da arte e da cultura. Quando pensamos o que é da arte? A gente 
pensa em outros elementos que às vezes não estão no território, mas muitos 
elementos estão nos territórios. A gente não valoriza porque não está no 
teatro municipal da cidade? O cordelista, aqui na minha região, o cordelista, 
o grafiteiro, estão no território. O que é que nós estamos considerando arte? 
Quem foi que ensinou para a gente o que é a arte? Qual é a visão que temos? É 
toda colonizadora, a gente precisa pensar no valor daquilo para o lugar, como 
que a arte invade nosso dia a dia, ela já está lá no território, se deixe invadir por 
ela, pela arte do lugar, pela cultura do lugar, e sem julgamento, porque a base do 
julgamento, que é o que o Ricardo está trazendo, essa lógica é cristã, isso interfere 
ao ponto de que você determina quem vai ter acesso ou não à saúde. Aqui, uma 
das grandes dificuldades que nós temos, de garantir acesso às pessoas trans, não 
binárias, intersexo, é exatamente o falso moralismo presente na ideologia cristã, 
a base e estrutura, quando vamos dialogar com as equipes, da necessidade que 
atenda, dê importância e garanta acesso. As pessoas dizem, “mas Deus disse...” Eu 
não concordo com isso, mas se eu não concordo, é a minha vida pessoal. Como 
trabalhador do SUS, você obedece à legislação brasileira, ao que regulamenta 
as profissões. Os valores são muito estruturantes do processo de cuidado, e 



215

esse é um grande problema que nós temos nas residências em saúde. Quando 
construímos os processos, implementamos os processos, os preconceitos, sem 
sombra de dúvida, são elementos cruciais na formação, esse falso moralismo 
precisa ser pautado naquilo que é: moralismo. Sempre temos o posicionamento 
de dialogar, não diabolizar, mas dialogar, esse é um desafio tremendo, como 
também pensar na arte e na cultura em uma outra perspectiva, decolonial, 
que consigamos valorizar a arte do lugar, para que seja uma das dimensões da 
formação e do aprendizado. Mas sentir, se deixar penetrar por ela. Que seja o 
auge do encontro da arte e cultura para as nossas vidas.

RBC: Quando a Lorrainy usa essa expressão, o falso moralismo, é o 
quanto que as pessoas que combatem e são detratores de todos esses processos 
disruptores, elas cometem todos esses atos, vivem todos esses atos, mas elas 
acham que é tudo no lugar do segredo, é no lugar da noite, é no lugar escondido, 
aí quando vemos, vazou um vídeo. A pessoa era aquilo que ela dizia que não 
era, que dizia que ninguém podia ser. Essa falsidade é insuportável, é muito 
maléfica, porque não deixa viver aqueles que vivem essas mesmas coisas. O 
que não se pode viver, vivemos de maneira escondida, arriscada, com risco à 
saúde, com risco de morte. Porque quanto mais escondido, mais exposição ao 
risco. Não posso falar que eu tenho desejo sexual, que práticos atos sexuais, que 
busco sexo “ilegal”. Não posso ter desejo: não existe sexo fora do casamento, 
não existe sexo homossexual. Não existe, não pode. Aí, no segredo, eu cometo, 
e aí eu me exponho. A quantidade de homens que dizem que a mulher só 
pode praticar sexo no casamento ou mulheres que dizem que o sexo só existe 
no casamento e, nesse caso, não precisa de camisinha, por exemplo, afinal só 
ocorre entre casais que se conhecem. E a prevenção da gravidez é regulada por 
algum método contraceptivo que foi escolhido, que não envolve essa invasão, 
entre aspas, do corpo no ato do sexo, só para dar o exemplo, essa mesma 
pessoa faz o ato também desprotegido, homossexual, nos lugares de risco, de 
pegação, depois expõe a sua mulher. Mas porque não podia falar. Porque não 



216

podia dizer que isso existe. Não podia dizer que esse é o seu corpo, que esse é 
o seu afeto, que esse é o seu prazer. Essa falsidade, ela contribui para a morte 
de muitos. Vou dar um último exemplo, também acho que a gente combinou 
que era no máximo duas horas de diálogo, a gente está chegando nessas duas 
horas do diálogo, mas é que é uma coisa que me mobilizou muito, quando a 
gente teve um ataque, lá em Sapopemba, São Paulo, numa escola, talvez alguns 
lembrem disso na mídia, quanto a um adolescente. O que a mídia revela? É um 
menino, um adolescente que invade armado uma escola e mata a professora 
e um ou dois colegas. Por que essa pessoa faz isso? Porque essa pessoa era 
uma menina trans, que não pôde ser menina, que não pôde ter o corpo que 
desejava, que sonhava, que sentia, que era afetivo, que era vivo, e teve de ter 
um corpo que era um corpo de dor, de morte e de sofrimento. Se esse corpo 
é de dor, de morte e de sofrimento, esse corpo pode matar qualquer um, ele 
não precisa viver e fazer viver, ele pode se matar, e pode matar qualquer um. 
Mas por que esse corpo não pode viver? Porque o local de pregação religiosa 
que essa pessoa vivia, dizia a ela: não pode ser uma menina, não pode ter um 
corpo feminino, não pode ter desejos femininos, seja homem, aprenda a ser 
homem, se torne aquilo que você é, que é um homem. Homens são violentos? 
Homens portam armas? Homens matam? Homens são militares? Então foi o 
que ela “habitou”. Se ele tivesse sido uma menina, que afinal é aquilo que ele 
era, ele não tinha sido esse menino que foi obrigado a ser. Vamos entender o 
que estamos falando: de singularidade, de existência, de vida, de potência, de 
direito, de liberdade, de inclusão. Eu estou contando isso para falar daquilo que 
o Lorrainy chamou ali do falso moralismo, ele chega, prega para todo mundo e 
vai fazendo com que muitos se matem e matem outros. 

RFC: Excelente, Ricardo e Lorrainy. Várias camadas se abrem, várias 
questões. Já encaminhando para o final, eu queria que vocês fizessem as 
considerações finais. 



217

LCS: Obrigada por fazer essas considerações. É um tema muito 
envolvente, contagiante. Confesso que, estando em novembro de 2024, eu 
esperava que estivéssemos numa conjuntura mais favorável às nossas ideias, ao 
que a gente percebe das dificuldades que estamos atravessando e da necessidade 
que temos de que as nossas forças locais sejam fortalecidas, porque, de fato, o que 
a gente esperava que existisse no governo federal não está no tempo do nosso 
desejo. Ainda está em um passo muito lento. Temos feito o debate de que, para 
continuar, para manter o que a gente sonha, para manter o que a gente acredita, 
temos de continuar sendo ainda mais singulares, no sentido de fortalecer a gestão 
municipal e as universidades públicas, junto com os residentes, com preceptores 
e tutores. Estamos começando amanhã, com o Ricardo aqui, em Mossoró, 
um curso de preceptoria, que é um desenho singular, onde os programas de 
residência se sonham juntos, porque a nossa ideia é que consigamos transformar 
esse curso de preceptoria na educação permanente em saúde da nossa equipe 
de preceptores. Tanto da residência multi, como da residência médica, no 
caso da saúde da família e comunidade. Em um dos resultados da minha tese 
de doutorado, encontro que, quanto mais integrada, maior é a produção de 
respostas, conseguir ter uma longitudinalidade na formação é o maior desafio. 
Você garantir que aquela formação continue, e continue com qualidade. Criamos 
esse curso de preceptoria com recurso próprio, com o que cada instituição 
poderia colaborar, sonhando que a gente, aí eu sou suspeita de dizer, porque 
Mossoró é o epicentro da boniteza potiguar, a gente aqui vai conseguir ser ainda 
mais singular. Temos o compromisso de produzir respostas para o nosso lugar, 
para quem acredita que as vidas são importantes, que são todas as vidas que 
são importantes. Eu quero agradecer muito ao Roger e à Fabiane, que está nos 
bastidores, e convidar vocês a virem conhecer Mossoró, os nossos programas de 
residência. Muito obrigada pela oportunidade.

RBC: Podemos terminar com uma declaração de amor, porque eu quero 
dizer que amo demais estar com a Lorrainy. A gente vai encontrando certos 



218

parceiros, parceiras, em que a gente vai se sentindo alargado, ramificado. Isso 
é bom demais. Isso acontece quando estamos numa sala como essa e vai vendo 
os comentários de pessoas que dizem: que potente! Quer dizer que tocou em 
modos de pensar das pessoas que estão ouvindo. Isso é uma ramificação. Essas 
ramificações potentes, amorosas são uma necessidade de quem está produzindo 
ideias, de quem está produzindo novidade, de quem está produzindo desafio, 
de quem está produzindo transformação, alegria, essas coisas todas. Eu queria 
dizer isso nesse encontro, ter recebido o convite do Severo, do Roger, ter estado 
junto com a Lorrainy, para mim foi bom demais. Saio “alegrificado”, meu índice 
de alegria aumentou, saio com níveis elevados de alegria, o que é ótimo, para 
seguir trabalhando, conversando, escrevendo e fazendo as coisas que a gente 
faz. A recomendação para todos que estão nos ouvindo, que estão participando 
com a gente, é de tomar como medida, como parâmetro, como indicador, essa 
condição, para as coisas que a gente tem a fazer: escrever, difundir, divulgar, 
formar. Eu tenho dito que o lugar da educação, se não for o lugar da disruptura, 
da conversa, da problematização, não precisa ser educação. Se é para fazer 
normativa e prescrição, deixa os outros lugares fazerem, a administração faz 
isso. Então, não pode ser isso, a educação é o lugar do grande círculo, é o lugar 
da grande mandala, da grande confusão do cérebro, este é o lugar da educação, 
cabe à educação fazer isso. Alguns podem dizer: mas não tem que organizar o 
currículo? Não tem que organizar a prova? Não tem que organizar a avaliação? 
E a expedição de diploma? Tem que fazer tudo isso, mas esse lugar é menor que 
aquele que a educação tem para fazer. A educação, o que ela mais tem para fazer, 
e se a gente junta educação na saúde, que quem me conhece, conhece o meu 
nome, sabe que a minha vida é educação na saúde, eu quero que a educação seja 
a construção de práticas cuidadoras, e a educação seja a produção de práticas 
disruptoras. Nesse encontro da disruptura com o cuidado, é que vamos produzir 
vida. Eu espero que se trate disso quando a gente fala do encontro educação-
saúde. Queria agradecer a oportunidade. Obrigado, Roger pelo convite, obrigado, 
Fabi, que está nos nossos bastidores. 



219

RFC: Excelente, Ricardo, Lorrainy, para mim foi um prazer estar com 
vocês, uma alegria, também aumentou minha potência de existir, de viver. Eu 
diria, como tu disseste, Ricardo, que os artistas ajudam a sentir, a agir, a pensar, 
a ouvir, vocês nos ajudaram a acessar essa grande quantidade de coisas. Fica 
o material no YouTube da Rede Unida. A gente finaliza esse encontro, esse 
diálogo, um abraço a vocês e até mais.



220

Caleidoscópio do cuidado para 
proteger a vida41

Helvo Slomp Junior
Fabiane Perondi

Carlos Alberto Severo Garcia-Jr.

Carlos Alberto Severo Garcia Jr.: Olá a todos e todas, bem-vindos a mais 
um encontro do “Diálogos em Saúde Coletiva”, vinculado à Escola de Saúde Coletiva 
de Araranguá/SC, junto com a Rede Unida, em parceria com o Núcleo de Pesquisa 
e Extensão em Bioética (NUPEBISC) da Universidade Federal de Santa Catarina 
(UFSC). Quem vos fala é Carlos Alberto Severo Garcia Júnior, sou professor adjunto 
da instituição da UFSC, colaborador/participante da Rede Unida e das demais 
instituições citadas. Hoje estamos com a oportunidade de ter um convidado para 
tratar da temática sobre o cuidado, por isso nossa conversa é sobre o caleidoscópio 
do cuidado para proteger a vida. Temos a satisfação de receber para esse diálogo o 
professor doutor Helvo Slomp Junior. Médico formado pela Universidade Federal 
do Paraná, mestre em Farmacologia/Neurociência pela mesma instituição, doutor 
em medicina pela Universidade Federal do Rio de Janeiro, com estágio de pós-
doutorado em Bioética, Ética Aplicada e Saúde Coletiva, na Universidade Federal 
Fluminense. Especialista em homeopatia, psiquiatria, gestão da clínica com ênfase 
nas Redes de Atenção à Saúde pelo Instituto de Ensino e Pesquisa do Hospital 
Sírio Libanês, e formação integrada multiprofissional em educação permanente 
em saúde pela Universidade Federal do Rio Grande do Sul. É professor associado 
do Instituto de Ciências Médicas do Centro Multidisciplinar da UFRJ, Campus 
Macaé. Também é professor permanente do Programa de Pós-Graduação em 
Psicossociologia de Comunidades e Ecologia Social da Universidade Federal do 

41     Disponível em: https://www.youtube.com/live/Vp-fiJVRsYQ?si=RwQYzctf-BicFHj-



221

Rio de Janeiro e professor visitante do mestrado profissional em saúde da família 
da Universidade Federal do Paraná, que é conhecido como ProfSaúde. Esse é um 
resumo enxuto do nosso convidado de hoje, que pode naturalmente acrescentar 
outros elementos da sua prática e vivência e partilhar conosco. Muito bem-vindo, 
professor Helvo, é uma satisfação estar com o senhor aqui nesse momento. 

Helvo Slomp Junior: Obrigado, Carlos. Em nome do Carlos e da 
Fabiane Perondi, agradeço o convite para ter esse diálogo em saúde coletiva 
com a Universidade Federal de Santa Catarina, uma região onde morei no 
início dos anos 1990. Meu pai é de Santa Catarina, então tenho uma ligação 
com o estado. Primeiro gostaria de registrar que estou muito feliz de estar aqui, 
e justificar a ausência do professor Emerson Elias Merhy, ele nos comunicou 
que não poderia estar hoje conosco em função de questões pessoais e familiares. 
Emerson tem uma grande trajetória na saúde coletiva brasileira e até na 
fundação do SUS. Desde o começo ele era um dos atores, ele estava naqueles 
movimentos todos que vão desembocar na reforma sanitária e posteriormente 
na 8ª Conferência Nacional de Saúde. Ele pede desculpas pela impossibilidade 
de estar aqui presente hoje. Mas estamos aqui para fazer o nosso diálogo, e 
passo a palavra para a Fabiane, para dar continuidade à conversa. 

Fabiane Perondi: Bom dia, pessoal, eu sou Fisioterapeuta formada 
pela UFSC, e hoje vou estar aqui mediando esse diálogo junto com o professor 
Carlos. Para iniciar a conversa vou fazer a leitura de um pequeno trecho do 
artigo42 do Helvo, do Merhy, da Maria Paula Cerqueira Gomes e do Túlio 
Franco, que se chama “Do Olhar da Espiral Caleidoscópica do Cuidado”, o 
qual motivou a temática do diálogo de hoje: 

Comentaremos a seguir três grandes grupos de perspectivas/
regimes de verdade: o cuidado em saúde como um equivalente 

42    Slomp Junior H, Gomes MPC, Franco TB, Merhy EE. Do olhar da espiral caleidoscópica do cuidado. 
Saúde e Sociedade [Internet]. 2023 Dec 4 [cited 2024 Jun 18];32:e220582pt. Disponível em: https://www.
scielosp.org/article/sausoc/2023.v32n4/e220582pt/



222

geral de práticas de saúde e intervenções clínicas, o cuidado em 
saúde como uma clínica integral e emancipatória, e o cuidado 
em saúde como uma micropolítica no encontro intercessor. No 
entanto, ao iniciarmos a preparação deste trabalho, nos deparamos 
com um primeiro problema: tais conceitos não são estanques e 
nem mutuamente exclusivos entre si. Cada um dos três pontos de 
vista acima admite ainda diversas vistas, em especial o segundo e o 
terceiro, e também se combinam entre si em maior ou menor grau, 
a depender da força de produção de mundos que cada uma das três 
vertentes arregimenta em cada espaço e tempo. As três perspectivas 
giram sobre si mesmas e compõem-se em diferentes forças de 
acordo com os movimentos produzidos pelos personagens que se 
encontram nos acontecimentos do/no cuidado, como se inúmeras 
situações singulares de cuidado produzissem diferentes atualizações 
semióticas, como se girassem caleidoscopicamente em uma espiral.

Então, Helvo, a partir desse trecho do artigo, passo a palavra para ti.

H: Fiquei intrigado quando Carlos entrou em contato propondo uma 
conversa que partisse desse texto. Fabiane leu este trecho, acho que porque é ali 
que está o centro da formulação que o artigo está querendo propor. Mas queria 
contar um pouquinho de como nasceu. É curioso como as coisas nascem, 
como as coisas vêm, não é? Até porque não nasce nessa publicação, nasce em 
um momento em que estava, durante a pandemia, preparando um livro para 
trabalhar com alunos de graduação. Esta era a única pretensão naquele 
momento, temos usado esse livro já há algum tempo, ele acabou sendo 
publicado em meados de 2022, que é um livro lançado pela Editora Rede 
Unida, chamado “Projeto Terapêutico Singular como Dispositivo para o 
Cuidado Compartilhado”43. Esse livro é produto de meu pós-doutorado, junto 
com Túlio Batista Franco e com Emerson Elias Merhy. A princípio vinha 
trabalhando com o Projeto Terapêutico Singular com alunos de graduação de 

43    Slomp Júnior H, Franco TB, Merhy EE (orgs). Projeto terapêutico como dispositivo para o cuida-
do compartilhado. 1. ed. Porto Alegre: Editora Rede Unida; 2022. 222 p. Disponível em: https://editora.
redeunida.org.br/wp-content/uploads/2022/06/Livro-Projeto-terapeutico-como-dispositivo-para-o-cuida-
do-compartilhado.pdf



223

medicina, das décadas de 2000 e 2010, em Curitiba, quando dava aulas na 
Universidade Federal do Paraná. Eu fazia um trabalho prático, que aqui em 
Macaé é um pouco diferente, muda os períodos em que os alunos estão, 
mudam algumas coisas. Mas comecei, digamos, a exigir um “pouquinho” do 
PTS, vou usar a sigla do Projeto Terapêutico Singular, o PTS, para facilitar 
nossa conversa. Comecei a exigir um pouco daquelas propostas muito bem 
formuladas que a gente tem na literatura já faz quase duas décadas, ou até um 
pouco mais. Temos boas formulações no Brasil sobre o PTS, inclusive que 
estão em políticas públicas brasileiras, em portarias e manuais técnicos do 
Ministério da Saúde, e essas formulações foram sendo feitas por autores 
importantes da saúde coletiva, e eu vinha usando esses materiais com alunos 
de graduação. Mas comecei a exigir um pouco mais, talvez até porque nós 
viemos de um referencial teórico que é a micropolítica, que começa a querer 
agregar, além daquela formulação muito bem-feita, que é um legado que temos 
no Brasil, eu brincava sempre, no bom sentido, no sentido acadêmico do 
brincar, de trabalhar, por exemplo, outros sentidos para o que é “singular”. O 
que é “singular”? Porque eu percebi assim que, para alunos e alunas de 
graduação, o singular equivalia muito ao individual, o singular equivalia às 
vezes ao peculiar, ao que é local. Ele também é isso, mas eu estava querendo 
trabalhar também com histórias de vida no PTS, e que esse singular pudesse 
ser também essa composição que nós somos das várias trajetórias de vida que 
temos. Nós temos trajetórias paralelas. Tenho trajetória como pai, como 
marido, como músico, como professor, como médico, e outras. A gente tem 
trajetórias que vão cruzando e a combinação entre elas compõem uma 
singularidade que eu achava que era importante eles conseguirem captar para 
a gente poder trabalhar o PTS. Então estava ali querendo também conversar 
com a proposta original da ferramenta no sentido de colocar mais temperos. E 
esse livro “Projeto Terapêutico Singular como Dispositivo para o Cuidado 
Compartilhado” era um livro-texto que se propunha a fazer uma revisão do 
material que já estava disponível sobre o PTS, mas acrescentando alguns 



224

olhares. Eu sentia falta desses textos para lidar com as aulas práticas que a 
gente estava trabalhando e trabalha até hoje, e escrevi esse livro com a ideia de 
que alunos de graduação pudessem lê-lo com tranquilidade, entendê-lo e usá-
lo. Tem sido interessante, ele atendeu até o momento aos objetivos, e até tem 
sido usado vez ou outra em serviços de saúde, em residências, cursos de 
especialização, e em outros lugares. Mas qual era o grande desafio? Ora, se eu 
estou querendo trabalhar uma outra ideia de singularidade, ou ir um pouco 
adiante, dar um passo a mais naquilo que a gente chama de singular, tenho que 
começar o livro assumindo que ao falar do cuidado a gente toma uma certa 
posição em relação a tudo que você vai fazer na saúde, porque essa perspectiva 
do cuidado era o grande desafio. E aí essa formulação, não do jeito que está 
aqui no artigo, claro, por exemplo, a espiral caleidoscópica não tinha sido 
desenhada ainda, mas essa formulação nasce ali no livro, naquele primeiro 
capítulo. E quando surgiu essa ideia de publicar, propus para o Emerson Merhy 
e para o Túlio Franco, que eram meus orientadores de pós-doutorado, que a 
gente trabalhasse um pouco mais essa formulação específica do cuidado num 
artigo, e tivemos a alegria de termos conosco a Maria Paula Cerqueira Gomes, 
que vem da área de saúde mental, e está sempre com a gente em várias 
pesquisas, uma grande amiga, uma pessoa que admiro muito, que vinha com 
um olhar um pouco de fora daquilo para nos ajudar. Inclusive, a ideia do 
caleidoscópio vem muito da Paula, que enriqueceu a espiral. Começamos a 
pensar que é como numa visão quântica ou da relatividade (um físico poderia 
nos ajudar, risadas), você vai percorrendo uma espiral e aquelas alças da espiral 
vão aumentando, e são vários os sentidos que as várias enunciações e as várias 
experimentações vão fazendo.  A gente pensou, as primeiras alças são aquelas 
que vão trazer o cuidado como sinônimo de tudo que você faz em saúde. O 
cuidado como qualquer prática, qualquer intervenção, qualquer procedimento 
em saúde. Esse não é um artigo de revisão, mas a gente vinha observando que 
muitas vezes a palavra cuidado era sinônimo de qualquer prática, qualquer 
intervenção, qualquer procedimento. Em muitos textos a gente encontrava 



225

nesse sentido, mas não era o mesmo sentido. Ou seja, por que caleidoscópico? 
Se você olhar no caleidoscópio, você vai ver aquela fragmentação de imagens, 
mas com uma certa organização, como se fosse uma mandala. É como se 
naquela altura, naquela alça da espiral, você tivesse sim muitas enunciações 
que colocam que qualquer prática em saúde é cuidado, mas com diferenças. 
Cada texto, cada pesquisa publicada, enfim, cada autor e autora, grupo de 
pesquisa, dava o seu toque singular para esse modo de olhar. Depois, uma 
certa discussão que a gente percebia que acontecia muito na tradição da 
própria saúde coletiva latino-americana que nasce lá nos anos 1970 e vai 
mudando muitas coisas. Por exemplo, o próprio SUS pode parecer pouco, 
pode parecer apenas palavras, mas palavras produzem mundo, produzem 
realidade. Então você falar em assistência à saúde é uma coisa, você falar em 
atenção à saúde, que é o que começou a ser proposto no momento na instituição 
do SUS, é diferente, porque aí a atenção, você está voltado a um pedido, está 
dando resposta a uma necessidade em saúde, e o cuidado também começa a 
ser operado de outras maneiras junto com tudo isso. A saúde coletiva assume 
a ideia de cuidado de várias maneiras, ela começa lá no seu início e você vai 
percebendo que tem modos diferentes de dizer o que seria o cuidado para 
vários autores e várias gerações da maravilhosa produção da saúde coletiva 
brasileira. Mas agora não é qualquer prática em saúde que chamamos de 
cuidado. Começa a haver uma certa exigência quando a saúde coletiva entra 
nesse meio e ela diz assim: não, pode haver práticas em saúde que não são 
cuidadoras. Então, o que diferencia uma prática em saúde que cuida e uma 
prática em saúde que não cuida? Que ela talvez até possa ser prejudicial em 
algumas situações. Ora, é um certo pressuposto, tem alguns pressupostos e 
alguns valores que são exigidos por setores da saúde coletiva. A saúde coletiva 
exige algumas coisas para que aquilo possa ser o tal do cuidado, não é só eu 
fazer o procedimento, mas é eu ter também uma perspectiva do processo de 
saúde e doença, por exemplo que não é saúde enquanto ausência de doença. 
Então, começam a entrar várias correntes para resolver, para dar conta desse 



226

problema. O conceito ampliado de saúde, a promoção da saúde canadense que 
é incorporada na saúde coletiva e outras formulações que vão dar conta daquilo 
que a gente depois lê em estudos muito bonitos. O professor Rubem Mattos, 
por exemplo, e a sua equipe coordenaram estudos muito ricos sobre a 
integralidade. A ideia de que para ser Cuidado, e não apenas mais uma prática 
ou um procedimento, é preciso uma visão da integralidade da saúde daquela 
pessoa, daquela família, daquela comunidade. Mais do que isso, é a gente 
contribuir para garantir uma certa autonomia, em relação, inclusive, a nós, 
equipes de saúde. Você garantir uma certa produção de autonomia é algo que 
era uma novidade. A saúde coletiva traz também, e são várias as formulações 
que vão trazer isso, a noção de vulnerabilidade, enfim, existem várias 
formulações que vão se agregando para dizer que nem tudo é cuidado, que é 
preciso alguns elementos, que precisamos ter, no mínimo, alguns “cuidados” 
com o Cuidado, como disse Merhy em um texto. Então, já são várias alças com 
várias possibilidades na espiral, algumas agregam alguns outros valores, 
algumas enunciações e algumas experimentações agregam, por exemplo, 
comunicação, o tema da comunicação, o tema da participação social. Mas já 
estamos numa fase em que nem tudo que se faz na saúde é necessariamente 
cuidado, mas pode vir a ser. A ideia da espiral é o tempo todo a gente percorrer 
de um lado para outro, porque nós mesmos podemos ter diferentes pontos de 
vista dependendo da situação em que a gente está, a gente pode simplificar as 
coisas num certo momento e num outro dizer, ‘peraí’, mas aqui temos que 
olhar o cuidado de um modo mais delicado, depois vou falar um pouquinho, 
se der tempo, sobre o tema do tempo, que é um outro texto que veio logo 
depois desse. Mas enfim, aí a gente vai partir para um terceiro conjunto que 
incorpora esses anteriores, veja, nada é estanque nessa proposta da espiral 
caleidoscópica do cuidado. Você, inclusive, em momentos diferentes, 
dependendo do que você está lidando, qual o problema que você está 
enfrentando naquele momento, pode percorrer aquela espiral para um lado, 
para o outro e parar por um certo momento ali naquele ponto. O terceiro 



227

conjunto de sentidos tem muito a ver com uma ideia de que é importante a 
gente garantir esse comprometimento com esses valores que acabo de comentar 
para que isso que faço a saúde seja cuidado. Mas não é só isso que acontece, 
existe uma coisa que é o encontro intercessor também, existe algo que é aquele 
momento em que as duas vidas estão próximas e uma delas é um profissional 
de saúde, ou são várias vidas, é uma equipe de saúde, e do outro lado uma 
pessoa que busca o cuidado, ou uma família, e este momento deste encontro, 
pode, desde não fazer diferença nenhuma para ambos, como modificar os dois 
lados. A gente sai de um atendimento diferente do que quando a gente entrou, 
assim como a pessoa sai de qualquer encontro em sua vida diferente do que 
quando ela entrou. Tem mais um elemento que vai tensionar essa ideia de 
cuidado, e aí tem um conjunto de sentidos que incorpora mais essa tensão. 
Então além de um comprometimento disso com certos valores, com certos 
princípios, com certos, enfim, compromissos que a gente chamaria de éticos, 
estéticos e políticos, ainda existe, há que se considerar, isso de se abrir para o 
encontro cuidador ou não, ou achar que não está se abrindo para o encontro 
cuidador e mesmo assim ele está acontecendo, independente de nós termos 
esse controle sobre ele. Podemos percorrer essa espiral em vários sentidos e 
abrir um leque muito grande de possibilidades de nomear o que é cuidado, e aí 
eu comecei a fazer algumas outras pesquisas paralelas. Abrindo um parêntese, 
“falar de Cuidado”, eu mesmo ficava pensando, “mas de novo”? A gente está 
com tanta coisa nova e importante, novas epistemologias, novas problemáticas 
da sociedade, nós temos um mundo numa tensão muito grande, será que falar 
de cuidado, mais uma vez, não é anacrônico? Até hoje não tenho uma resposta 
para isso, mas comecei a achar intrigante que você olha para certas coisas, 
como, por exemplo, a coordenação do cuidado, e percebe que tem uma 
produção científica razoável na saúde coletiva, produção que se divide um 
pouco entre a saúde coletiva propriamente dita e a medicina de família. Por 
quê? Porque a coordenação do cuidado tem uma relação, no seu início, com 
um conceito da Barbara Starfield, que é o conceito de coordenação da atenção. 



228

E nós fizemos uma pesquisa, que é uma revisão de escopo, onde o objetivo era 
entender a coordenação do Cuidado. Será que diz a mesma coisa em várias 
publicações onde ele aparece? Quem usa? Diz o que acha que é coordenação do 
cuidado, ou seja, define ou não define a coordenação do cuidado, e quando define? 
O que aparece ali? E aí foi muito surpreendente essa pesquisa, porque nos ajudou 
a ver que não havia um consenso mesmo, tem sentidos diferentes. Muitas vezes 
havia uma intercambialidade entre a coordenação da atenção que aparece nos 
atributos da APS lá na formulação da Starfield, que é fundamental para nós, 
enquanto uma integração dentro de uma rede com comunicação entre médicos, 
enfim, médicos e médicas, mas uma certa visão de como você estrutura esses 
serviços, cria rotinas, cria protocolos assistenciais para que isso aconteça, já usando 
conceitos nossos de hoje, tem toda uma formulação que vai tomando um outro 
nome, em alguns momentos ela assume o conceito de coordenação do cuidado. Já 
a formulação brasileira, que aparece na Política Nacional de Atenção Básica, é a 
formulação que você compara com a da Bárbara Starfield e ela incorpora alguns 
elementos dessa integração, mas ela começa a trazer outras coisas, começa a dizer 
que a coordenação do cuidado é você compartilhar a atenção a partir de projetos 
terapêuticos singulares entre vários serviços de saúde da mesma rede, e coloca no 
centro o PTS. No Atlas de coordenação do cuidado da Califórnia você encontra 
uma formulação já também diferente da formulação da Starfield, e que traz 
também outros elementos. Enfim, a coordenação do cuidado não é só uma 
formulação brasileira, mas a formulação brasileira é muito singular, e em si não é 
um consenso. Então eu acabei achando que sim, estudar o cuidado novamente 
vale a pena, nem que fosse para mim, para que pudesse aliviar um pouco minha 
própria curiosidade, que eu conseguisse saber sobre o que eu estou falando e 
entender um pouco, tentar rastrear um pouco qual é o sentido que está sendo dado 
nos textos que eu leio, quando eu faço as minhas revisões, quando fazemos as 
nossas pesquisas bibliográficas, para poder entender um pouco isso e também - o 
mais importante para mim, enquanto motivação - tentar descobrir o quanto que 
você diferenciar o cuidado de qualquer prática em saúde pode ser transformador 



229

para as práticas de saúde ou não, inclusive para a formação. Será que é ou não é um 
dispositivo, o cuidado enquanto algo que não é somente o procedimento, para que 
você possa o tempo todo qualificar tanto o trabalho em saúde assim como a 
formação de pessoas que vão trabalhar nesse setor? 

C: Instigante a sua fala. Inclusive, vou também propor para quem está 
nos acompanhando, se tiver interesse de partilhar alguma questão ou pergunta, 
por favor, ela é bem-vinda à contribuição para essa conversa que o Helvo está 
nos proporcionando. Eu tenho algumas coisas que gostaria de partilhar, não sei 
se posso já partilhar contigo, daí tu segues, ou tu queres continuar no teu fluxo? 

H: Não, não, fique à vontade.

C: Certo. Fico muito tocado com alguém que está dedicado a “pensar o 
cuidado”, porque assim sabemos que não estamos sozinhos. Essa vontade, esse 
desejo de entender, buscar e contribuir também toca muitas pessoas. Na minha 
tese, investiguei a produção de vínculo e tive que retomar essa concepção 
do que você está chamando também de dispositivo. Fiz esse percurso de 
“regresso” e passei pela integralidade, porque também é inevitável, ao falar do 
cuidado tratar da integralidade. Quando fazemos imersões, vamos notando 
que precisamos conectar conceitos que estão aí, às vezes, aparentemente 
soltos, mas que têm conexão. A minha tese e até virou um livro44 na Rede 
Unida com prefácio do professor Emerson, e basicamente fala da produção 
de vínculos na relação dos médicos cubanos e usuários a partir do programa 
Mais Médicos. A época em que os médicos cubanos chegaram, não sei se 
vocês vão recordar, houve muitas críticas, a mídia brasileira foi um veículo 
que dispensou, junto com alguns órgãos de classes, colocar em questão, entre 
tantos pontos, a qualidade dos médicos estrangeiros. A pesquisa revelou que, 
44    Slomp Júnior H, Franco TB, Merhy EE (orgs). Produção de vínculos. In: Série Micropolítica do Tra-
balho e o Cuidado em Saúde. Porto Alegre: Editora Rede Unida; [data não informada]. Disponível em: 
http://historico.redeunida.org.br/editora/biblioteca-digital/colecao-micropolitica-do-trabalho-e-o-cuida-
do-em-saude/producao_de_vinculos.pdf



230

apesar dos obstáculos da barreira da língua, eles conseguiam constituir e 
fomentar vínculos muito fortes. Lembro de um exemplo comentado por uma 
médica cubana afirmando que não compreendia todas as palavras que ouvia. 
Ela citou: “uma chinelada”. Chinelada, no sentido de pegar o chinelo para bater 
no outro. Ela disse que não entendia quando a mãe falava: “vou te dar uma 
chinelada, fulano”. Mesmo assim, ela se mostrava interessada no que a usuária 
falava.  Nessa pesquisa, consegui chegar a uma outra compreensão pouco 
partilhada entre pesquisadores e trabalhadores, a noção de que o vínculo nem 
sempre é positivo. E o vínculo não sendo só positivo, o vínculo também pode 
ocasionar efeitos negativos. E isso vai ao encontro do que você estava falando, 
do cuidado que é fragmentado. Então, que tipo de cuidado que se tem? Ele 
pode ser muito fragmentado e não constituir cuidado integral. Assim como o 
vínculo também pode ser negativo e, a partir desse vínculo construir caminhos 
que não vão colaborar ou potencializar o indivíduo. Isto porque não vai escutar 
ou não vai incorporar noções do desejo do outro. Porque posso entender, na 
minha concepção, que a melhor oferta de cuidado está num determinado 
lugar ou com um determinado conjunto, mas a pessoa não reconhece aquilo 
como lugar dela ou de pertencimento daquilo. Outra coisa instigante neste 
percurso do cuidado como central para o PTS, foi o que a saúde mental no 
Brasil conseguiu, do meu ponto de vista, inaugurar e contribuir nesse cuidado 
mais amiúde, singular. A saúde mental nos exige, diferentemente da noção 
nosográfica, entender que as pessoas são muito além de um determinado 
diagnóstico, pois cada um é um, então, não tem como montar um projeto que 
não seja singular. Outra coisa que coloca em questão o cuidado é a equação 
com o tempo. O tempo de cada serviço e de cada pessoa neste serviço. Posso 
oferecer, com o meu conjunto de colegas profissionais, naquele serviço, uma 
série de ofertas, mas ao fazer esse percurso na rede, esse usuário, essa pessoa, 
ela pode ser que se depare com uma porta fechada ou com outros elementos 
que são contrários ou contraditórios àquele serviço. Então, o cuidado não é só 
uma dimensão singular, né? Ele também se dá por coletivos, por organização 



231

de coletivos. Porque se eu não conseguir criar essa linha do cuidado com 
outro serviço, talvez tudo aquilo que eu constituí pode ser que afaste a pessoa 
de um outro passo que ela poderia dar. Como um “projeto terapêutico pós-
alta”. Pode ser que para alguns casos, a melhor forma de estar no serviço é 
não estar no serviço. Porque se estou na rede, se estou na comunidade, é 
porque aquilo deu conta. Rompeu uma fronteira que se dá, às vezes, naquele 
usuário, naquele serviço. Ele já está operando com outros elementos. Claro 
que não temos isso constituído no Brasil como uma coisa majoritária, mas o 
cuidado deveria ser um cuidado comunitário, feito entre diversas pessoas. E 
que não necessariamente só pelo profissional da saúde. Na história temos as 
benzedeiras, as parteiras, os curandeiros, não é? São outras narrativas sobre 
formas de cuidado e que, de alguma maneira, nos últimos tempos, talvez pela 
influência do neoliberalismo, da questão da comunicação instantânea, tudo 
isso vai diminuindo ou reduzindo essas trocas que se dão com esse tipo de 
cuidado que não é só no serviço de saúde ou o profissional de saúde, mas que 
se dá nessa camada coletiva. A própria loucura ganha uma outra roupagem se 
a comunidade incorpora aquilo como algo de pertencimento àquele indivíduo 
e não como uma excentricidade ou como um problema, alguma coisa isolada. 
E quando fragmentamos isso, isolamos as coisas, dificulta criar conexões. Dá 
para pensar a partir dessa provocação, a noção também do integral, que é num 
só tempo, individual e coletivo. 

H: Uau! Bastante coisa, Carlos. São vários elementos. Sobre o 
vínculo, nós publicamos em 2019, a partir de uma pesquisa45, encomendada 
pelo Ministério da Saúde, chamada “Rede de Atenção Compartilhada”, que 
abrangia várias cidades no Brasil. Era uma pesquisa, justamente em 2019, 
depois de todo um processo que você falou das redes, de todo um tempo de 

45    Feuerwerker LCM, Bertussi DC, Merhy EE, orgs. Políticas e cuidados em saúde: Livro 1 – Ava-
liação compartilhada do cuidado em saúde: surpreendendo o instituído nas redes. 1. ed. Porto Alegre: 
Editora Rede Unida; 2016. v. 1. 440 p. Disponível em: https://editora.redeunida.org.br/wp-content/
uploads/2021/05/Livro-Politicas-e-Cuidados-em-Saude-Livro-1-%E2%80%93-Avaliacao-Compartilhada-
-do-Cuidado-em-Saude-Surpreendendo-o-Instituido-nas-Redes.pdf



232

uma avaliação desse projeto “Redes de Atenção à Saúde”, que desde 2011, com 
o Decreto 7508, que regulamenta a Lei 8080. O Ministério da Saúde vinha 
estimulando algumas pesquisas para tentar entender esse projeto de Redes de 
Atenção à Saúde, essa proposta, esse modelo que tem sido implantado: como 
ele funciona no cotidiano? Como é a efetividade desse modelo? Que é uma 
preocupação que o Ministério com certeza tem que ter mesmo, a efetividade 
em termos de produção de saúde, de impacto epidemiológico, de todos, enfim, 
os resultados que se espera de qualquer política/programa do SUS.

Uma das pesquisas foi essa que participamos, que era uma pesquisa 
em várias cidades (30 e poucas) A grande questão era com o cuidado. Para 
resumir, que diferença as Redes de Atenção à Saúde fizeram para as pessoas e 
comunidades que estão buscando o cuidado? A gente tinha que, a partir de uma 
proposta metodológica, olhar para isso. E é curioso porque um dos artigos que 
o nosso grupo, que estava mais ligado ao sul, publicou era justamente chamado 
“O vínculo como potência para a produção do cuidado em saúde”46. Usamos 
uma ferramenta de investigação que se chama “usuário guia”, que é um pouco 
diferente de você estudar o itinerário terapêutico, tem outros olhares que nós 
agregamos nesse caminhar junto com o usuário pelos vários serviços. O que 
nós percebemos? Você tem toda razão Carlos, tudo na saúde coletiva tem 
dois lados, você produzir vínculo, e aí nós poderíamos até trazer o Foucault 
também para conversar, você produz vínculo, você ganha um certo poder 
sobre a vida do outro, sobre o corpo do outro, mesmo que o vínculo seja uma 
ferramenta de cuidado imprescindível para várias situações. Eu acompanho 
médicos do programa Mais Médicos também, desde o Paraná, e aqui no estado 
do Rio de Janeiro também, e nós percebemos que, muitas vezes, temos que 
trabalhar com eles o tema do vínculo, quando eles enfrentam questões muito 
sensíveis.  Há tempos estávamos lidando no programa com o problema da 
dependência de benzodiazepínicos, um problema que parece endêmico ali, 
46    Seixas CT, Baduy RS, Cruz KT, Bortoletto MSS, Slomp Jr H, Merhy EE. O vínculo como potência 
para a produção do cuidado em saúde: o que usuários‑guia nos ensinam. Interface – Comunicação, Saúde, 
Educação [Internet]. 2019 Jan 21 [cited 2024 Jun 18];23:e170627. Disponível em: [https://doi.org/10.1590/
Interface.170627](https://doi.org/10.1590/Interface.170627)  



233

e estávamos trabalhando justamente com a importância do vínculo para 
uma coisa que é realmente cuidar, pois o vínculo se pode usar, também, para 
diminuir a autonomia, depende muito de como é utilizada uma ferramenta 
com essa potência, que só é produzida realmente quando há um no encontro 
intercessor. O vínculo depende da relação, ele é uma tecnologia leve, como 
diria o Emerson Merhy, então, obviamente que as tecnologias leves podem 
levar para vários lados a relação cuidadora. É por isso que sempre insistimos 
muito nessa ideia de que quando nos abrimos para o encontro a gente faz um 
investimento afetivo na direção do vínculo, é claro que precisamos ter também 
um norte, o que tem sido chamado de projeto ético, estético e político. E ético 
é justamente ter sempre esse cuidado, agora cuidado no sentido de cuidar com 
certas ações nossas, até que ponto a gente vai realmente respeitar, como você 
disse, qual é o desejo, quais são os saberes que o outro traz para o encontro. 
Enfim, como diria a Laura Feuerwerker, que foi minha orientadora também 
no doutorado, garantir que o outro seja um interlocutor válido, até escrevemos 
juntos uma vez sobre isso. Também um componente estético, no sentido de 
que, claro que o estético também passando pela arte, pela beleza, mas muito 
mais do que isso, nessa relação cuidadora trata-se de uma dimensão estética 
que vai dizer respeito àquilo que se apresenta realmente na experiência, ou 
seja, uma coisa é eu trazer os meus “a prioris” e querer encaixar a vida do outro 
e tudo aquilo que está acontecendo neles, outra coisa é eu, a partir daquele 
sofrimento que está à minha frente, daquela vida que está à minha frente, 
conseguir trazer as ferramentas que eu preciso para cuidar, diante daquela 
problemática efetivamente que se apresentou. O estético é muito mais nesse 
sentido, e o político também. Eu vou acrescentar, não sei se é o que você quis 
dizer, mas acredito que é mais ou menos nesse sentido que você trouxe, as 
relações horizontalizadas, porque fazer uma relação entre a unidade básica de 
saúde e o hospital, como é essa relação entre as equipes? Porque o usuário está 
circulando de um para o outro, e essas relações são simétricas, essas relações 
são colocadas no mesmo nível, ou nós ainda temos a preponderância da 



234

pirâmide na organização das redes? É bem interessante isso que você coloca 
e o vínculo que se vai produzindo, principalmente aquela pessoa que em um 
PTS que é compartilhado entre equipes de lugares, de serviços diferentes, um 
cuidado que não depende só de profissionais de saúde, que é intersetorial, que 
vai para outros setores do poder público, como assistência social, educação, até 
segurança pública, dependendo da região onde você trabalha, e outros, que eu 
estou esquecendo certamente, outros saberes, os saberes originários também, 
as outras epistemologias que a gente possa o tempo todo trazer.  É muito difícil 
fazer essa gestão do próprio trabalho em saúde, tem que estar muito aberto 
para isso, tem um investimento pessoal e grupal, é um projeto de vida nosso, 
também, o cuidado. Há tempos alguns alunos trouxeram um questionamento, 
porque na formação médica tem um pouco isso, o quanto que você se envolve 
com um caso que você está atendendo e qual o efeito disso para você, porque 
de repente você tem também um crescente, enfim, epidemiologicamente, têm 
surgido situações como transtornos mentais comuns, síndrome de burnout, 
e outras situações entre profissionais de saúde e entre os médicos(as), que é a 
área em que trabalho, também acontece muito isso. E daí, será que esse “abrir-
se para o outro”, para produzir o vínculo, não está justamente me expondo a 
um ponto que, na verdade, eu posso ter um desgaste ainda maior do que eu 
já tenho pela quantidade de trabalho?  Orientei uma dissertação de mestrado 
no ProfSaúde, de Curitiba, de uma aluna que está na Suíça. Ela foi bolsista 
de extensão comigo na Universidade Federal do Paraná, orientei o trabalho 
de conclusão de residência, depois orientei o mestrado. E é curioso que ela 
queria saber isso, como médica de família, se eu tiver como pressuposto que a 
medicina de família é uma das especialidades que mais investe no vínculo, isso 
tem efeitos para o próprio médico. E aí ela, a Nicole Nicolaiko, fez exatamente 
essa pesquisa que também está publicada na Interface47. Ela entrevistou 
médicos de família de três gerações: R2, porque tinham pelo menos um 

47     Temperly NK. O vínculo do médico de família com seu paciente: cartografias do cuidar [disserta-
ção]. Curitiba: Universidade Federal do Paraná; 2019. Disponível em: https://profsaude-abrasco.fiocruz.br/
tcm/vinculo-medico-familia-seu-paciente-cartografias-cuidar.



235

ano de formados e já poderiam ter construído alguma longitudinalidade, e 
ela queria encontrar situações em que o vínculo e a longitudinalidade já 
estavam acontecendo; depois ela estudou uma faixa em torno de 10 anos de 
formados, então entrevistou vários médicos e médicas; e fez a mesma coisa 
com um conjunto de médicos com 30 anos ou mais de formados, alguns já se 
aposentando. E então ela cruzou esses dados, e o curioso, o mais interessante, 
é que a abertura para o vínculo acaba sendo, para a maioria desses médicos 
entrevistados, um fator protetor. Porque é tão gratificante, embora você se 
aproxime mais do sofrimento, sim, claro, existe isso, mas é tão gratificante você 
sentir que o cuidado está fazendo a diferença para aquela pessoa, ainda que 
você não consiga oferecer tudo o que ela está precisando naquele momento, 
e que isso acabava funcionando para muitos dos entrevistados e entrevistadas 
dela, como se fosse uma proteção. E aí, para ela, que era uma grande questão 
de pesquisa, isso foi muito esclarecedor, porque ela trazia essa dúvida para ela 
mesma “nossa, mas eu vou me abrir a esse ponto? O que acontece?” Enfim, fui 
longe Carlos e Fabiane, vou deixar com vocês aí. 

F: Muito bom tudo isso que você falou. Tenho uma dúvida, aproveitando 
que você falou sobre as tecnologias, que o Merhy fala muito, tecnologias leves, 
leves-duras e duras, e tem um trecho ali do artigo que vocês falam, que por 
mais que nós possamos ser levados a acreditar que um trabalho em saúde, 
quando ele é orientado pelas tecnologias leves, ele necessariamente vai garantir 
um cuidado cuidador, então está no caminho certo, nem sempre é assim, então 
ele pode ser orientado pelas tecnologias leves e não necessariamente garantir 
um cuidado cuidador então eu queria que tu falasse um pouquinho sobre essa 
linha tênue que existe na utilização dessas tecnologias no trabalho em saúde. 

H: Já aconteceu comigo de atender uma pessoa, numa época em que eu 
estava com muita atividade clínica, e ela me dizer, olha, esse problema começou a 
surgir há 15, 20 anos atrás, depois que eu fui a uma consulta e o médico fez um 



236

comentário desse tipo para mim. Eu fiquei muito impressionado com isso, fiquei 
muito impressionado, de ficar pensando em tudo que eu falo, quando eu estou, por 
exemplo, o que será que eu falei? Será que aconteceu isso, de pessoas lembrarem 
por muitos anos aquilo que eu falei, que foi uma fala de segundos, uma fala que 
certamente quem falou nem lembra, mas que contribuiu, sem saber, para um 
processo de adoecimento que se somou àquele que já vinha acontecendo naquele 
momento? Tanto que quando alguém, brincando agora, quando alguém chega pra 
mim e diz “eu nunca esqueço do que você me falou!” Eu fico morrendo de medo, 
querendo saber o que eu disse. Isso também é tecnologia leve, Fabiane. Para dar 
um exemplo, tecnologia leve é quando há um encontro, é uma intercessão que 
produzimos, no caso pela fala. Quando há encontro, há a produção de um “entre” 
as pessoas, e isso produz muitas coisas, até o cuidado. Então, às vezes podemos estar 
também num dia difícil, eu posso ter falado coisas que não foram interessantes 
para quem ouviu, com certeza, agora, isso precisa ser um aprendizado. O Carlos 
falou da saúde mental, que é uma área que eu também trabalho, dou aula aqui 
na saúde coletiva e na saúde mental, na UFRJ/Macaé. Na saúde mental você tem, 
principalmente quando se constrói o vínculo, uma possibilidade muito grande 
de influenciar comportamentos, e assim, usamos isso para o cuidado. Por isso o 
projeto é ético, estético e político, porque precisamos ter um norte para manejar 
esse tipo de ferramenta, porque sim, ela é poderosa, e ela não é necessariamente é 
do bem. O Emerson sempre fala isso, porque é uma tecnologia leve, ela é sempre 
do bem, as outras tecnologias não são do bem, não tem nada a ver, precisamos das 
várias dimensões tecnológicas do trabalho e a questão é como tudo isso está sendo 
arranjado em cada situação singular, qual pacote que foi ofertado, é um pacote só 
com tecnologias duras e leve-duras, têm tecnologias leves, mas como que essas 
tecnologias leves estão sendo trabalhadas, isso tudo é importante na análise do 
cuidado. Por exemplo, fazemos pesquisas, e trabalha justamente para conversar 
muito com as pessoas, com as equipes, com os usuários, sobre isso, para tentar 
compreender um pouco como as equipes conseguem inventar modos de cuidar 
para situações difíceis de enfrentar. 



237

C: Helvo e Fabi, fico intrigado, porque esse debate nos coloca na 
possibilidade de analisar os modelos de cuidado hoje no SUS, não é? De alguma 
maneira, tentam dialogar com essa concepção até que citaste da longitudinalidade, 
da coordenação do cuidado e dos princípios da APS, mas que são tão difíceis 
de acabar tendo sustentabilidade, porque para ter longitudinalidade é preciso 
também naturalmente pensar nos vínculos que tem, empregatícios inclusive, os 
vínculos de trabalho das pessoas para poder se garantir naquele arranjo. Para 
poder oferecer, oferecer-se também naquele espaço. Há muitos atravessamentos 
e colocam em questão o próprio modelo de cuidado existente, que acaba se 
centrando muito, na minha concepção, nos próprios serviços ao invés de centrar-
se nos usuários. Ele coloca um modelo de tempo, de organização do processo de 
trabalho que se realiza, vamos dizer assim, ele coloca uma certa homogeneização 
das coisas para poder, talvez, atender a todos ou buscar essa, no horizonte, 
atender a todos. A equação universalidade/equidade/integralidade é muito 
difícil de se conseguir alcançar, porque, no meu ponto de vista, a integralidade 
e o cuidado exigem tempo, que é aquilo que falei em um comentário anterior. 
Nesse modelo universalizante ou do acesso universal, ele acaba, pela quantidade 
de pessoas, tendo que fazer escolhas nos modelos que se tem. Nós usamos a ideia 
de prevalência, aquilo que mais aparece e as singularidades, os casos complexos, 
eles acabam ficando em segundo plano, porque estimular as equipes de saúde 
da família a fazer um debate de um caso que envolve uma família, que envolve 
diferentes componentes da rede ou complexidades diversas, é dedicar-se tempo a 
isso, dedicar-se a tentar olhar aquilo com detalhes. E é um caso, às vezes, ou uma 
família, né? Enquanto há uma gama de outras necessidades do próprio território 
que a população está nos dizendo. Fico intrigado a pensar o cuidado e essa noção 
de dentro dos modelos que temos hoje. A saúde mental diria que consegue 
acomodar melhor isso, porque já lida com uma lógica, por conta dos próprios 
desafios que estão inerentes à atenção psicossocial, diferente. Agora, na atenção 
básica, incorporar essa noção, ela vai se deparar com as situações do cuidado 
na prática que vão colocar as equipes em certo tipo de atrito. Acho que atrito é 



238

exagerado, mas em questão. Vamos olhar o que temos no global e vamos deixar 
o específico para outras situações. E o específico, muitas vezes, acaba ficando até 
esquecido. A questão do cuidado na lógica da atenção básica também deve ser 
analisada pelo viés do imperativo neoliberal dos empregos e vínculos, porque 
isso também influencia na construção do cuidado e vínculo, porque senão 
vamos ter equipes permanentemente rodando, por exemplo. Outra coisa que dá 
para levar em conta, na questão estética, é a questão da humanização, de muitos 
serviços, nos últimos tempos, incorporar a noção estética da humanização e não 
política e ética. Não é porque tenho um espaço que digo que é um acolhimento 
humanizado que ele simplesmente, pela própria ambiência, se resolve o cuidado 
naquele espaço. Vai além dessa roupagem estética, ela tem que estar na postura. 
Na postura daquela equipe, daquele profissional e daquela rede, que é tão difícil, 
claro, de contagiar com essa concepção, porque envolve essa interferência que 
você estava dando um exemplo do trabalho da sua orientanda, que é o quanto 
você, ao mesmo tempo que vai fazer uma imersão, também vai sentir os efeitos 
colaterais disso que você toca. Enfim, só para instigar o nosso debate. 

H: Muitos elementos também. Tem um outro artigo que escrevemos 
depois, meio que nessa, vamos dizer assim, na espiral caleidoscópica. Ela 
provocou muito em mim. Falar de cuidar de novo, se debruçar sobre isso, né? 
Isso parece uma coisa dada, todo mundo já está usando como um conceito, 
enfim, que não tem novidades. Mas ao mexer com ele, começamos a pensar 
um pouco nessa realidade cotidiana mesmo. E aí escrevemos esse artigo “Slow 
Care, a redução de danos como uma estratégia para ralentar o cuidado”48. É 
onde a gente usou o tema do tempo. E fico muito intrigado com esse tema do 
tempo do cuidar. Se temos uma demanda muito grande de serviço, de trabalho, 
como que equilibramos tudo que estamos ali fazendo com o cuidado? Como 
que a gente consegue essa proeza? É claro que é uma longa discussão isso. Eu 

48     Slomp Junior H, Gomes MPC, Franco TB, Merhy EE. Slow care: a redução de danos como uma es-
tratégia para ralentar o cuidado. Ciência e Saúde Coletiva. 2025;30(2):1‑6. Disponível em: doi:10.1590/141
3‑81232025302.12012023. 



239

sempre comento com os alunos e alunas que na medicina em família existe 
uma ideia da fonte habitual, quando se discute a longitudinalidade, como algo 
que vai criando uma aproximação com aquele usuário, com aquela família 
dele, com as pessoas de quem você está cuidando, a tal ponto que às vezes, 
naquela correria da unidade de saúde cheia, de uma fila enorme para atender, 
você até consegue cuidar em cinco minutos com qualidade. Você só consegue 
cuidar em cinco minutos porque você cuida dessa pessoa há muito tempo. 
Às vezes, essa pessoa está precisando de questões pontuais naquele momento, 
mas uma pequena conversa que acontece ali está emendando com toda uma 
negociação que já vinha acontecendo, que vai desembocar depois num outro 
momento mais calmo, quando essa pessoa então consegue sentar contigo e 
poder realmente se aprofundar nas questões, na problemática de sofrimento 
que ela traz. Tem alunos e alunas que às vezes me perguntam “mas professor, 
olha só o trabalho que dá fazer um PTS, como que nós vamos fazer PTS para 
todo mundo?” Então acho que vai um pouco ao encontro do que você está 
trazendo, ou seja, eu digo para eles(as) que o fato de fazerem um estudo de 
caso real que gera um PTS tem uma finalidade, pelo menos como objetivo, 
que é sensibilizar para o cuidado. Então você sensibiliza para o cuidado, para 
a integralidade, para tudo que nós estamos trazendo aqui, para o vínculo, 
e isso acontece mesmo. Agora, eles vão se debruçar para construir um PTS 
completo para todo mundo? Certamente que não. Certamente que eles não 
terão possibilidade de fazer isso, mas que sim, eles poderão lançar mão dessa 
filosofia de cuidado do PTS. Mas, e quanto à motivação para esse artigo de 
ralentar o cuidado? Qual foi a ideia desse artigo? Foi uma continuação daquele 
outro que já comentamos, mas já olhando um outro aspecto, um pouco 
preocupados que estávamos com essa realidade que você traz, que é o aspecto 
temporal. Porque o tempo é fundamental. E aí eu propus ali para os colegas que 
participaram, que novamente é o quarteto que escreveu o anterior, o professor 
Emerson Merhy, o Túlio Batista Franco, a Maria Paula Cerqueira Gomes. Nós 
juntos fizemos esse artigo e eu propus que a gente discutisse essas duas dimensões 



240

do tempo. Temos o tempo “cronos”, que é o tempo do relógio, do ponteiro está 
ali passando, é a duração “cronos” enquanto duração quantificada entre dois 
eventos. E precisamos lidar com o tempo “cronos”, porque temos X pessoas 
para atender até tal hora, e por várias outras razões também. E o próprio tempo 
“cronos”, na verdade, é diferente para mim hoje, para a pessoa que eu atendo, 
para outras pessoas da minha equipe. Ou seja, o próprio tempo cronológico, que 
é o que nós percebemos, não é o mesmo, as pessoas têm tempos diferentes e a 
cada momento. Eu, por exemplo, como sou uma pessoa muito ansiosa, admiro 
muito as pessoas que lentificam o tempo quando vão lidar com certas coisas, 
que conseguem, apesar de tudo, apesar da pressão, uma certa lentificação. E aí 
neste artigo propus um neologismo. Eu trouxe o verbo do italiano, o rallentare, 
porque rallentare é usado nas partituras. Então, quando o movimento da música 
sinfônica vem andando, quando ralenta, não é só uma desaceleração, muda a 
atmosfera. Você cria uma atmosfera por dentro do tempo “cronos”, que é, daí 
discutimos ali, o tempo dos acontecimentos, o “aion”, o tempo que explica por 
que em cinco minutos pode até acontecer o cuidado, mas não vai acontecer 
o cuidado com todo mundo que eu atendo só por cinco minutos. Óbvio que 
cinco minutos é pouco para uma consulta, por exemplo, mas pode acontecer 
com alguém que eu atendi a semana passada, que eu atendi o mês passado, 
que eu estou acompanhando? Pode, porque aí eu estou operando uma certa 
composição temporal. Agora, é muito difícil, e por isso ralentar, ralentar na ideia 
de que rallentare é você não só desacelerar, mas você entrar num outro registro 
temporal, como se você saísse um pouco fora do “cronos” para voltar para ele. 
E assim como fazer a gestão dos vários tempos “cronos” que todos nós estamos 
vivendo, nós temos temporalidades mistas. Isso dá para ver muito, assim, 
quando você vê a chefia com uma temporalidade X, ela precisa daquele relatório 
para hora tal, e quem está trabalhando ali na equipe com outra temporalidade, 
está atendendo, está vivendo outras coisas, prioriza outras questões, vai dividir o 
seu tempo em função dessa demanda de um outro jeito. Então, essa foi uma das 
possibilidades de discutir um pouco que o cuidado também se dá nesse quase 



241

parar o tempo um pouco, de você conseguir respirar. Trazemos um pouco isso 
da sociedade do cansaço, proposta pelo Byung-Chul Han, na discussão. Eu falo 
com médicos e médicas do Mais Médicos, eles são jovens, às vezes eu penso que 
eu não suportaria por muito tempo hoje, com a minha idade, alguns ritmos de 
trabalho que eles(as) estão enfrentando. Aí que estão as temporalidades: como 
você faz a gestão do tempo? Acho que isso que você traz é muito interessante. 
Tem certos momentos em que eu me questiono “quem eu devo e consigo 
priorizar hoje”? Então, quando, por exemplo, eles querem discutir alguns casos 
comigo, eu sugiro o seguinte, que para este caso eles se organizem de tal maneira 
que quando a pessoa tiver um retorno eles consigam um tempo maior, para eles 
escreverem um pouco mais e me trazerem um pouco mais de informação para 
a gente poder ter sobre o que discutir. Enfim, só para contribuir, Carlos, que 
certamente não tenho respostas para isso que você trouxe. 

F: Acho que já encaminhando o nosso encontro para o final, esse artigo 
tem muitas camadas, particularmente li ele umas quatro vezes, e cada vez que 
eu li fui entendendo coisas diferentes, então acho que é bem interessante e 
recomendo para quem está nos acompanhando aí no YouTube ler também, que 
eu acho que tem muita coisa para aprender com essa leitura. Quero agradecer 
ao Helvo pela participação, agradecer a todos que estão assistindo o nosso 
encontro, também dizer que esse é o último “Diálogos em Saúde Coletiva” do 
ano de 2024, que teve nove encontros ao decorrer desse ano. Agradecemos a 
participação de todo mundo que acompanhou ou ao vivo ou posteriormente 
a gravação, ao pessoal que ajudou a construir o “Diálogos em Saúde Coletiva”, 
o pessoal da Rede Unida, o Daniel, que está sempre conosco aqui também, 
o Prof. Carlos, que está aqui mediando comigo esse encontro, e é isso, vocês 
querem fazer uma fala final, Helvo e Carlos?

C: Faço minhas palavras da Fabi, esse projeto nos alegra muito. Ele 
vem de uma história que começou na pandemia, do “Diálogos de Quarentena”, 



242

quando produzimos com várias pessoas naquela época um debate e se tornou 
inclusive um Ebook publicado pela Rede Unida, e ele nos inspirou a continuar 
esse debate, porque temos a oportunidade no virtual de convidar pessoas com 
diferentes lugares e diferentes experiências e nos oportunizar essas trocas, que, 
às vezes, se dão por eventos e as pessoas nem sempre participam e assim podem 
participar. Continuamos alimentando isso com um grupo, estamos muito 
felizes de ter conseguido esses encontros. Você mesmo falou, sugeriu que o ano 
que vem a gente consiga o Prof. Emerson para estar conosco. Tenho certeza de 
que vamos viabilizar, agenciar esse encontro ainda e tem tantos outros que nós 
gostaríamos também de partilhar as palavras e experiências. Temos também 
a convicção que esse material também possa se tornar um outro Ebook, pois 
alimentamos a ideia de transformar essa palavra falada em palavra transcrita. 
Assim, poder chegar com uma produção para as pessoas lerem. Esse é o nosso 
desejo. Contamos com essa sua contribuição de hoje.

H: Foi um prazer. Agradeço mais uma vez a Carlos, Fabiane, à Rede 
Unida. A Rede Unida é fundamental para nós, é uma grande rede que abre 
esses espaços. 



243

Apoio institucional e matricial 
no SUS: a que será que se 

destina?49

Gastão Wagner de Sousa Campos
Liane Beatriz Righi

Carlos Alberto Severo Garcia Jr.

  

Carlos Alberto Severo Garcia Jr.: Olá, a todos e todas. Bem-vindos 
e bem-vindas ao nosso encontro do “Diálogos em Saúde Coletiva”. Nós 
desenvolvemos esse trabalho em uma parceria entre a Rede Unida, a Escola 
de Saúde Coletiva de Araranguá/SC e o Núcleo de Pesquisa e Extensão em 
Bioética e Saúde Coletiva (NUPEBISC), pela Universidade Federal de Santa 
Catarina (UFSC), e neste encontro também com a parceria do Departamento 
de Saúde Coletiva da Universidade Federal de Santa Maria (UFSM), campus 
Santa Maria/RS e Palmeiras das Missões/RS. O “Diálogos em Saúde Coletiva” 
acontece desde 2024 e a cada encontro debatemos sobre uma temática 
específica.  Sou o Carlos Severo Garcia, professor da UFSC e nós vamos ter 
a satisfação, honra e prazer de escutar dois grandes pensadores, entusiastas 
da saúde coletiva brasileira, falando sobre “apoio institucional e matricial 
no SUS, a que será que se destina?”. Essa é a provocação do encontro. Vou 
apresentar, embora daria para dizer que nem precisaria apresentar, porque são 
duas personalidades que transitam na rede, no SUS, em congressos e eventos, 
na militância, mas como protocolo vou fazer a apresentação. Digo a vocês que 
estou um pouquinho nervoso, porque é uma responsabilidade grande, mas 
daqui a pouco a gente se solta e fica mais leve. Está conosco o professor Gastão 
Wagner de Sousa Campos, graduado em medicina pela Universidade de 

49     Disponível em: https://www.youtube.com/live/tJe_W2YMiuk?si=rHiGl_lzLD7tiLVX



244

Brasília, em 1975, mestrado em medicina preventiva pela Universidade de São 
Paulo em 1986, doutor em saúde coletiva pela Universidade de Campinas, em 
1991. Atualmente é professor titular da Universidade Estadual de Campinas 
(UNICAMP). Tem vasta experiência na saúde coletiva, ênfase em planejamento 
e administração, atuando principalmente com os temas de SUS, políticas 
de saúde, política pública, gestão em saúde e clínica ampliada. Foi também 
presidente da Associação Brasileira de Saúde Coletiva (ABRASCO), entre 
2015 e 2018. Temos a professora Liane Beatriz Righi, nossa amiga querida, 
que possui graduação em enfermagem pela Universidade Federal de Santa 
Maria (UFSM), em 1984, doutorado em saúde coletiva pela UNICAMP em 
2002. Atualmente é professora associada da UFSM, lotada no Departamento 
de Saúde Coletiva. Tem experiência em saúde coletiva, com ênfase em gestão 
municipal e regional, atuando principalmente nos temas de gestão de saúde, 
integralidade, apoio institucional, urbanização e gestão do SUS. É vice-
presidente da ABRASCO no período de 2024 a 2027. Como vocês devem ter 
notado, a provocação é “a que será que se destina, o apoio matricial e o apoio 
institucional”. Para quem não reconhece ou não captou a referência, estamos 
falando de uma frase, parte da música do Caetano Veloso, que se chama 
“Cajuína”. Para quem não conhece, recomendo fortemente que procurem 
essa música e vão se apaixonar por essa letra maravilhosa. Ele inicia dizendo 
“Existirmos: a que será que se destina?” Essa indagação filosófica também 
serve para pensarmos o apoio institucional, ou apenas o apoio. Então, a que 
será que destina o apoio? Quem quiser saber um pouco mais vai encontrar 
uma entrevista50 feita pela professora Liane com o próprio professor Gastão 
publicada na Revista Interface, em 2014, sobre o apoio institucional e apoio 
matricial. Essa produção completa 11 anos. A intenção, já que temos muitas 
pessoas de diferentes campos, estudantes, pós-graduandos, trabalhadores, 
gestores, é tentar entender ou tentar entrar em pontos que não foram até então 

50     Righi LB. Apoio matricial e institucional em Saúde: entrevista com Gastão Wagner de Sou-
sa Campos. Interface – Comunicação, Saúde, Educação. 2014;18(Suppl 1):1145‑1150. Disponível em: 
doi:10.1590/1807‑57622014.1146.



245

partilhados, a própria gênese do apoio com o que ainda não foi comentado, por 
isso, essa é a provocação. Assim, passo a palavra à professora Liane. Pergunto: 
o que não foi contado ainda sobre o apoio e o que ainda pode ser? O que pode 
ser o apoio para nós no SUS, em 2025? Muito obrigado, a palavra é nossa. 

Liane Beatriz Righi: Obrigada Carlos, obrigada Gastão por ter aceitado 
o nosso convite, vou rapidamente falar um pouco do contexto. Primeiro queria 
comemorar e dizer que esse encontro com o Carlos e com a UFSC, Campus 
Araranguá, tem sido uma marca. Depois de dez anos do desastre da “Boate 
Kiss” e de trabalharmos juntos na Política de Humanização, nós voltamos a nos 
encontrar em torno de temas que seguem fazendo sentido, e o apoio institucional/
matricial é, para nós, um grande tema. Dito isso, queria dizer também que 
nós estamos participando de uma pesquisa coordenada pela ENSP51, com a 
participação da UFSC e da UFSM, sobre apoio, e na última reunião revisitamos 
o conceito de apoio na obra do professor Gastão. Assim, tive a oportunidade de 
contar para o Gastão que estávamos bisbilhotando a obra dele e vou falar um 
pouco disso, sobre o que nós encontramos em relação ao apoio. Ainda neste 
contexto, nós temos o acúmulo do Núcleo de Apoio à Saúde da Família (NASF) 
e, neste momento, se apresenta o desafio de desenvolvermos experiências de 
apoio com o trabalho das equipes multiprofissionais no escopo da Portaria 
que instituiu as equipes multiprofissionais. Portanto, trata-se de inventariar os 
acúmulos do NASF: o que acertamos, o que erramos e quais dilemas estamos 
trazendo para este momento, pois chegamos aqui com acertos e com dúvidas.  
A análise das experiências do NASF é importante no contexto da implantação 
das equipes multiprofissionais, mas também é necessária para outros espaços 
onde o apoio se desenvolve; por exemplo, apoiadores do CONASEMS e 
técnicos das coordenadorias, que se deslocam para apoiar o município. O que 
caracteriza a ação de quem apoia nesses contextos? Se perguntarmos para os 

51     O projeto chama-se “A função de apoio institucional na gestão da atenção primária à saúde: condi-
cionantes, formação e perspectivas na contemporaneidade” está dentro do “Estudos Estratégicos em Atenção 
Primária à Saúde para suporte à qualificação da APS no Brasil. Eixo: Apoio Institucional”. 



246

apoiadores da eMulti, para os trabalhadores da eMulti, a que é que se destina 
o apoio, provavelmente, a primeira resposta seria que se destina à ampliação 
da clínica. Como fazer essa ampliação convoca a outra perspectiva que você 
explora, professor Gastão, que é o tema da relação entre apoio e democracia 
institucional. Esse apoiador está ali para apoiar, para ampliar a clínica, mas ele 
também provoca mudanças na gestão do trabalho da equipe; a forma como ele 
propõe a discussão de casos, como dá pistas para a recomposição do trabalho 
induz maiores coeficientes de democracia institucional, pois a clínica e a gestão 
são indissociáveis. Combinei com o Carlos que faria uma contextualização e 
acho que devo ficar por aqui, porque dedicamos um tempo para a sua exposição 
e depois reservamos um tempo para que as pessoas possam perguntar e quem 
está nos acompanhando pelo YouTube pode colocar as questões que estaremos 
acompanhando. A palavra é sua, professor Gastão, muito bem-vindo a esse 
espaço, bem-vindo a Araranguá e a Santa Maria. 

Gastão Wagner de Sousa Campos: Bom dia, todo o pessoal que está 
nos ouvindo, vou começar agradecendo o convite do Carlos Severo, da Rede 
Unida e da professora Liane Righi, para estar aqui. Gostaria de parabenizar a 
Liane e sua equipe pelo dia 9 de maio, o lançamento de um novo mestrado em 
Saúde Coletiva, que representa uma conquista para a universidade. Fico muito 
honrado, Carlos, de estar aqui. O Carlos me disse antes que está nervoso, 
porque é uma grande responsabilidade, mas podemos relaxar, porque é um 
espaço de diálogo, se pode dizer, desdizer, repensar, perguntar, enfim, acho 
que é o espírito do apoio. É muito instigante o título que vocês deram: a que é 
que se destina? Apoio institucional, matricial, a que é que se destina, o que é? 
Acho que é uma discussão importante. Vou comentar algumas coisas, 
procurando referencial teórico, mas vou falar dessa proposta no contexto atual, 
brasileiro, mundial, do SUS. O que está complicado. A que é que se destina? 
Essa proposta do apoio, como a Liane já falou - o apoio institucional, o apoio 
matricial e a perspectiva do trabalho em equipe, multiprofissional, trabalho 



247

compartilhado, inclusive com os usuários, com as comunidades - são três 
estratégias metodológicas que buscam viabilizar a operacionalização da 
democracia institucional em políticas públicas, especificamente falando da 
área da saúde. O trabalho em saúde tem uma especificidade, entre outras: é um 
trabalho complexo, porque envolve uma determinação social e cultural 
complexa, é subjetivo, afetivo e ao mesmo tempo técnico, científico, baseado 
em evidências - não só, mas também. Essa complexidade vem também da 
variedade de situações de cuidado e de gestão. Precisamos de diretrizes 
políticas, mas essas diretrizes precisam ser implementadas cuidando das 
especificidades e singularidades, inclusive uma delas é a desigualdade - 
regional, estrutural, de gênero, de etnias, enfim, desigualdades de risco. As 
pessoas têm risco desigual, têm vulnerabilidade desigual, têm dores desiguais, 
então a tarefa da saúde é muito complicada. O apoio matricial, o trabalho 
compartilhado em saúde, o cuidado compartilhado, a clínica compartilhada, 
são propostas dentro de um modelo de gestão alternativo. A gestão no SUS 
está muito ligada à política, ela não se separa da clínica e nem da política. Nós 
temos uma relação de interdependência, a nossa política macro é o direito 
universal à saúde, a integralidade, que tem um nome sintético de SUS - Sistema 
Único de Saúde. A implementação dessa política, envolvendo toda a rede, com 
as várias modalidades de cuidado, serviços e formas de organização existentes, 
nessa heterogeneidade regional, cultural, étnica, que é o Brasil, é uma gestão 
muito complexa. Nesse cenário, tem predominado três modalidades de gestão 
que o apoio se propõe a superar. Essas estratégias partem de uma perspectiva 
de gestão democrática, de democracia institucional, da ideia de associar o 
nome do SUS a uma gestão onde o poder é compartilhado entre vários atores. 
Essa é a ideia central, o poder compartilhado entre os dirigentes políticos do 
Estado brasileiro, que representam o SUS, nos vários níveis e instâncias da 
federação, com os gestores de rede, os gestores locais, com os trabalhadores em 
suas equipes, na sua interprofissionalidade, mas centralmente com os usuários, 
quer no atendimento individual, familiar, quer nas intervenções comunitárias, 



248

coletivas, populacionais. Então, a gente pretende, com essas metodologias, 
uma estratégia de implementação pragmática para que a cogestão e a 
democratização institucional atinjam os objetivos da saúde. Nos objetivos da 
saúde, o primeiro compromisso é com a sociedade, com os usuários, com o 
paciente individual, com a comunidade, nas épocas de pandemia, de acidentes, 
de desastres. É óbvio que quando se assume esse compromisso, entende-se que 
o ser humano é um ser social, cultural, então é um compromisso também com 
o clima, com a natureza, com a ecologia, com a urbanização, com a desigualdade 
econômica. Enfim, é com o ser humano e seu contexto, mas também com os 
trabalhadores da saúde. E é um compromisso com o SUS, o SUS precisa de 
energia, de esforço para que funcione, que exista, que seja implementado. O 
SUS até hoje tem uma implementação parcial. A gente fala que a reforma 
sanitária avançou muito nesses 35 anos – e até mesmo antes da criação do SUS, 
ao longo dos anos 1980, 1970, no século passado -, mas ainda está em 
implementação e é preciso defendê-lo, porque ele também está em 
desconstrução. Temos uma oposição estrutural ao SUS desde os anos 1990, 
quando é o ano “um” da sua implementação. O SUS é implantado num contexto 
que a gente chama de política econômica e de cultura, de sociabilidade, 
chamada de neoliberalismo e cada vez mais é um ultra neoliberalismo, uma 
radicalidade acompanhada de desconstrução de políticas públicas. Esses 30 
anos, se puxar mais uns 20 anos para trás também, 50 anos, nós assistimos no 
mundo inteiro e no Brasil, do governo Temer para cá, uma desconstrução do 
direito ao trabalho, da dignidade do trabalhador. Apesar do Brasil ser muito 
desigual, tinha no direito ao trabalho a antiga CLT, a fase populista de Getúlio 
Vargas era uma ditadura, mas tinha uma preocupação de ter apoio dos 
trabalhadores, dos desempregados e dos camponeses. A gente tem essa 
desconstrução, essa precarização dos trabalhos, o direito à saúde foi chamado 
de privilégio, privilégio não é a concentração de renda, não é os ricos não 
pagarem impostos, privilégio é o direito à saúde, direito a descanso, o direito a 
não sofrer acidentes, direito a ser bem remunerado, direito a ter dignidade 



249

pessoal, profissional. Estou pegando esse exemplo porque isso cruza o SUS, o 
SUS é uma política pública, e é uma política pública muito ousada. O Brasil 
tem algumas políticas públicas que estão sendo atacadas, outra é a previdência 
social. A política de aposentadoria no Brasil vem sendo muito desgastada, esse 
ataque da política de negócios, da corrupção, do clientelismo, agora o INSS, já 
vem de um maltrato crônico - entra governo, sai governo - com os idosos, com 
as idosas, com os aposentados, com os acidentados, para tirar licença de saúde, 
enfim. Então, o contexto de implantação de uma política tão ousada, com essas 
diretrizes ético-políticas do SUS, precisa de um modelo adequado ao trabalho 
em saúde e adequado às políticas públicas. Na gestão no SUS, o que predomina 
hoje, Liane e Carlos, são três modelos. Um modelo é a administração pública 
tradicional, que é uma espécie de taylorismo na área pública, fayolismo, 
burocrático, que se comunica por ofício, muito hierarquizado, que aposta que 
o trabalhador da ponta, que quem atende, que quem está com o usuário, nas 
várias áreas, vai seguir os protocolos, de se montar linhas de produção. Falo 
linhas de cuidado como eufemismo, mas trata-se de montar linhas de produção 
mesmo. Isso na melhor das hipóteses, mas é mais frequente uma gestão voltada 
para a política pensada como negócio. É uma tradição anterior ao SUS, o 
clientelismo, o patriarcalismo, a burocratização do atendimento, que esse 
modelo da administração pública tradicional atende. Mas a gente tem um 
modelo de gestão, até porque os gestores no Brasil, os locais, gestores locais de 
unidade básica, de saúde mental, todos, de vigilância, são cargos de confiança, 
ao contrário de outros países que têm sistema público, que têm critérios de 
seleção interna, tem que ter experiência na área, não são cargos de confiança 
de prefeitos, governadores, ministros, secretários, etc. Então, isso facilita muito 
a existência de uma gestão de interesse político-partidário, pior do que isso, 
mais restrito, grupal, de interesse grupal.  E uma terceira modalidade para 
reagir à ineficácia, à baixa efetividade desses dois modelos de gestão, o 
burocrático tradicional, o taylorismo aplicado à área pública, ou esse do 
clientelismo, do empreguismo. Está crescendo no Brasil o que os europeus, os 



250

sociólogos chamaram de gerencialismo, que é uma gestão muito utilizada na 
área privada, de superação do taylorismo tradicional, da burocratização, que é 
chamada de gestão de resultado, gestão baseada na performance. Você tem 
uma desregulamentação das organizações junto com a precarização dos 
direitos ao trabalho, chama os trabalhadores de colaboradores, cada um é 
empreendedor de si mesmo, e o que constrange, o que controla, são as metas. 
As metas são indicadores de avaliação e as metas interferem no honorário, no 
recebimento, na promoção e no próprio orçamento público. No governo 
Bolsonaro, tentaram criar uma avaliação na atenção primária, que era o 
gerencialismo, que regulava o orçamento de cada município. Quanto mais 
dificuldade o município tivesse, quanto mais precários fossem os indicadores 
que eles consideravam como meta, menor era o orçamento recebido. Isso é 
darwinismo social, é antipolítica pública. A política pública, usando a expressão 
bíblica, é o filho pródigo, você cuida mais de quem tem mais risco, de quem 
tem mais vulnerabilidade. Então, é o absurdo do absurdo, e a pós-graduação 
no Brasil funciona assim, agora que estamos mudando, mas durante 30 anos, a 
pós-graduação do CNPq, da Capes, reproduziu esse modelo de gerencialismo, 
com uma concentração de orçamento, de repasses federais, de bolsas, nas 
universidades que têm mais recursos, Universidade de São Paulo, Universidade 
de Campinas. Enquanto isso, era uma dificuldade muito grande para 
implementar novos serviços em regiões como Santa Maria, Amazônia etc. 
Então, você tem uma concentração, é a lógica do mercado aplicado ao sistema 
público. Ou seja, são três modelos absolutamente inadequados para o SUS, do 
ponto de vista da qualidade do atendimento, do cuidado, isso junto com a 
precarização do trabalho. Grande parte desse gerencialismo do SUS hoje é 
feita junto com terceirização e precarização do trabalho. Não há concurso, não 
há seleção pública, não há inclusive contrato de trabalho, nem regime CLT, 
mas organizações sociais, os consórcios privados, que são feitos por municípios, 
porém com o regime privado. Então, se adota o sistema do clientelismo, de 
fazer tudo que o chefe manda, que o poder executivo quer, valorizar o 



251

produtivismo, esses indicadores, em geral, não são de qualidade de atendimento, 
de cobertura. Então, por que eu estou falando isso? O apoio institucional, o 
apoio matricial, apoio à gestão, é para criar um modelo diferente disso, um 
novo modelo de gestão. Então, é preciso briga, luta de classe, de luta 
institucional, de luta. O SUS tem uma marca, que é uma marca boa. O SUS foi 
criado e ele existe até hoje, em grande parte, pelo ativismo do tal movimento 
sanitário, de parte da sociedade, mas, principalmente, dos profissionais, dos 
trabalhadores, em algumas áreas, isso é mais forte na saúde mental, na atenção 
primária, na humanização, que vai ser desmontada, mas continua existindo 
nas redes, no nosso coração, na nossa cabeça. Então, o SUS tem uma tradição 
diferente de outros sistemas públicos do mundo afora, são vários fatores que 
explicam a existência do SUS, mas um é o ativismo dos trabalhadores e é um 
ativismo que não é voltado só para interesse dos trabalhadores corporativos, 
que são legítimos ter esse movimento, é um ativismo em que se discute modelo 
de cuidado, modelo de gestão, apoio, clínica ampliada e compartilhada, 
trabalho interprofissional. É de baixo para cima que veio a estratégia de saúde 
da família, a reforma da saúde mental, agora a pressão sobre a área especializada, 
sobre as filas, sobre os hospitais. Então, a que é que se destina o apoio? O apoio 
e a cogestão, a democratização institucional e o modelo que a gente chama de 
cogestão, gestão participativa, de gestão integrada, se destina a acentuar, 
radicalizar, ampliar, potencializar esse clima dialógico, de diálogo, de conversa, 
de negociação, que existe dentro do SUS. Apesar de toda essa gestão autoritária, 
conservadora, clientelista ou gerencialista, não mataram a nossa capacidade de 
conversar, a nossa capacidade de criar, independente de diretrizes dos gestores. 
A gente está com uma dificuldade muito grande no seguinte contexto: durante 
os primeiros 20 anos do SUS, o Ministério teve um grande papel de coordenação 
e liderança. Ele atendia, acolhia. Em 1994, foi criado o Programa de Saúde da 
Família, inspirado no Sul do Brasil - no Rio Grande do Sul – e também no 
Nordeste, como em Fortaleza, no Ceará. O Programa de Saúde Mental só virou 
programa nacional em 2011, depois de Santos/SP, de Bauru/SP, de Florianópolis/



252

SC, de Porto Alegre/RS, de Campinas/SP, de Belo Horizonte/MG, fazer uma 
série de modificações. Mas, de qualquer forma, o Ministério da Saúde tinha 
esse papel de coordenação. O Ministério da Saúde foi paralisado pela gestão 
Bolsonaro, mas não se recuperou. Portanto, há uma resistência da maioria dos 
municípios e do COSEMS. O COSEMS era um aliado na implementação do 
SUS, hoje é um adversário na implementação do SUS. Aposta no gerencialismo, 
aposta em paralisar o Ministério da Saúde. E os estados também, metade dos 
governadores são de ultradireita e ultra neoliberais; outros 25% são da política 
de negócios, chamada “Centrão”, que não tem projeto. Temos menos de 20% 
dos estados apoiando o SUS. E nas duas últimas eleições, para governadores e 
para prefeitos e vereadores, a população votou, elegeu esse Congresso que está 
lá, as câmaras municipais que estão aí, com a maioria de adversários das 
políticas públicas, com a maioria de misóginos, homofóbicos, machistas, 
homens brancos, fazendeiros, empresários. O SUS é uma política pública e o 
poder executivo tem um papel importante. Estou falando isso porque eu ando 
por aí como um profeta, desarmado, mas armado de fato, dizendo o seguinte: 
temos que retomar a potência, a pujança, o fortalecimento desse movimento 
da base. O apoio tem que ser implementado e executado pelas equipes e enfiar 
“goela abaixo”, ou melhor, “ouvido abaixo” é menos grosseira, criar uma 
imposição institucional de graus de democracia, de coeficientes de democracia. 
A defesa do SUS passa por votar melhor, eleger melhor, não votar em quem é 
contra o SUS, contra a política pública, quem é racista, quem é contra os 
direitos dos povos indígenas, não votar nessas pessoas, sabe? Porque a 
composição está muito difícil, o atual governo federal, “Lula 3”, apesar de ter 
propostas boas – como a retomada do NASF, que havia deixado de ser 
financiado, mas não foi totalmente encerrado – enfrenta desafios. O governo 
Bolsonaro tinha tirado 40 bilhões de reais do SUS, e no primeiro ano do novo 
governo foi retomado graças ao investimento federal. Agora, a capacidade do 
governo federal para atuar nesses programas, mesmo os existentes e já 
aprovados, como a Estratégia de Saúde da Família, está muito baixa. E para 



253

interferir na gestão, é preciso construir uma gestão mais interativa, fortalecer 
os colegiados existentes, a tripartite, bipartites, conferências, conselhos, os 
conselhos locais, enfim. A que é que se destina, então, o apoio? É pensar com a 
gestão. A gente tem um dilema na história da humanidade e no segmento da 
esquerda, socialista, social-democrata, que aposta em política pública ou no 
socialismo em geral ou em pedaços dele, que são as políticas públicas. Quando 
começou a reforma sanitária no mundo - na Grã-Bretanha, nos anos 40, 50, 60, 
depois em Portugal e na Espanha; e, nos anos 70, na Itália - se dizia “socialização 
da saúde”. Por quê? É um sistema público, com um certo “modelão” que foi 
criado, atenção primária, rede de serviços. As diretrizes do SUS, 80% são 
semelhantes às do NHS (National Health Service), são semelhantes às de Cuba 
e às do sistema público do Canadá.  Nós inventamos algumas coisas. A 
multiprofissionalidade no SUS é maior. A nossa atenção primária é bem 
multiprofissional. A gente inventou o controle social, que é uma estratégia 
institucional de gestão participativa, conselhos, conferências, e a nossa 
proposta é radicalizar, elevar essa democratização institucional que está na 
Constituição brasileira para cada atendimento, para a clínica compartilhada, 
para o cuidado compartilhado, para cada equipe. O apoio matricial é uma 
estratégia de trabalho interprofissional, em rede, em que uma equipe conversa 
com a outra, o trabalho ocorre de maneira interativa. A clínica compartilhada 
e o cuidado compartilhado são uma estratégia de cuidado, de atendimento. E 
a cogestão é uma estratégia de gestão compartilhada, de gestão participativa. O 
apoio é uma proposta, e a Liane Righi estava aqui junto quando a gente estava 
formulando isso. Inclusive, essa nomenclatura, e isso está no livro que eu 
desenvolvi, foi proposta por ela. Eu estava discutindo com os alunos, contando 
essa coisa de cogestão, como é que a gente chamaria a metodologia de trabalho. 
Qual é a metodologia de trabalho? A gente ficava em um dilema, que é o 
seguinte: quem é democrata, procura não intervir, só escutar. Inclusive, isso na 
pedagogia é muito claro, uma parte da pedagogia construtivista, ensino 
baseado em problemas, método Freinet, várias dessas linhas pedagógicas, 



254

mesmo na saúde mental, seguem a ideia de não fazer nada, o profissional fica 
quieto, facilitando a vida dos outros. Essa coisa do facilitador é uma oposição 
ao apoio, que é mais interativo, não é só interdialógico, mas interativo. Você 
fica meio parado, e espontaneamente, quem está sendo cuidado, quem está 
sendo atendido, quem está sendo formado... Então, o apoio, a estratégia da 
cogestão, do apoio institucional e da clínica compartilhada, se propõe a haver 
uma inter-relação. Nem o professor passivo, nem o aluno passivo, mas 
interativos. Nem o cuidador, nem o profissional, nem o usuário passivo, mas 
interativos.  E o gestor, a mesma coisa. Não o gestor tradicional, verticalizado, 
do protocolo verticalizado que vem de cima - seja nacional, estadual, municipal 
ou mesmo da gestão da unidade básica - até quem trabalha, mas sim alguém 
que cria situações interativas, de conversa. Mas, como é gestão, como é governo, 
é também um espaço de deliberação. Aprendi isso muito com um filósofo 
antigo chamado Sócrates, que trabalhava, ensinava filosofia, ensinava a viver 
para as pessoas, e ensinava de forma interativa. Ele fazia muito mais perguntas. 
Ele escolhia o tema, por exemplo, vamos discutir a verdade. O que é a verdade? 
O que é a justiça? O que é a ética? Começava perguntando ao grupo, ao coletivo 
que estava trabalhando, e a partir daí ele ia fazendo perguntas. Alguém dizia 
“justiça é atender os meus interesses”. E ele respondia: “bom, e o dos outros?” 
-  Isso dizia Sócrates. Mas ouvia o que as pessoas falavam.  Então, o apoio 
precisa de democracia institucional a algum grau, para permitir esse diálogo e 
para permitir deliberar conjuntamente. Deliberar sobre o quê? Aquilo que está 
na mão de cada um. Quando eu proponho isso aqui no começo, as pessoas 
falam assim “então, se essa é a democracia, nós podemos mudar a equipe de 
atenção primária de Campinas ou a equipe de cirurgia pode mudar a diretriz 
do SUS?”, não, não pode. Pode propor mudanças. O coletivo, o grupo, formar 
coletivos, isso é parte do apoio, é criar espaços coletivos, dialógicos, de 
interação, de deliberação compartilhada e de interferir na realidade. Uma 
equipe propõe coisas para outra equipe, não delibera para outra equipe. Uma 
unidade básica pode propor para si mesma, mas não propõe para a rede toda. 



255

Não propõe para o município todo. Tem conferência, tem secretário. Agora, 
pode - e deve - pensar para além do próprio umbigo. O próprio umbigo é a 
própria equipe. Então, o apoio nasce com o enfrentamento desse dilema. As 
pessoas que lutaram pela implementação do socialismo, as pessoas, os países, 
os movimentos, quando chegam no poder, se transformam em autoritários. O 
primeiro exemplo é o stalinismo: cria o coletivo, o “soviet”, que é uma 
assembleia coletiva, mas na prática é um partido, é um grupo do partido, é o 
secretário-geral, é o primeiro-ministro, que passa, cria, a estratégia democrática 
em nome do social. Isso acontece nas políticas públicas também. E isso 
provocou um afastamento do socialismo em relação às suas populações, com 
a formação de uma burocracia, de um autoritarismo. E nas políticas públicas, 
burocratiza o trabalho, aliena os trabalhadores. As pessoas precisam do SUS, 
precisam do NHS, mas há estudos demonstrando a desumanização do cuidado, 
do acesso, a impessoalidade do tratamento. Então, a gente tem uma história de 
alienação dos trabalhadores, de degradação, que é fortalecida pelas estratégias 
de gestão conservadoras, neoliberais. Essas gestões que eu falei, seja o 
neotaylorismo aplicado à administração pública, o clientelismo ou o 
gerencialismo, são estratégias de alienação. Você não tem que fazer nada, só 
tem que fazer consulta, realizar procedimento, ir lá e fazer a cirurgia, e acabou, 
não vai discutir, não vai consensuar novas técnicas. Isso não acontece nunca na 
prática, porque os trabalhadores reagem, os usuários reagem. O Ken Loach, 
diretor inglês, já tem dois ou três filmes, um deles, inclusive, é sobre usar o 
NHS. O personagem é um cidadão que sofre um infarto, tem direito à 
aposentadoria, ao NHS, mas é penalizado, acaba perdendo direitos à renda, ao 
cuidado. Mesmo havendo possibilidade de atendimento no NHS, de fazer o 
tratamento, de manter a sua renda familiar, sua dignidade como pessoa, num 
sistema socializado ainda, pouco terceirizado, pouco privatizado. Então, a que 
se destina o apoio? O apoio é uma descrição mais metodológica, por isso que 
eu falei ferramenta, mais operativa, de como é que se faz isso, de estratégias 
gerais. Então, o gestor deve ter projeto, a gente chama de “oferta”. Onde nós 



256

pegamos oferta? Da ideia de presente. Você traz uma proposta que pode e deve 
ser modificada pela roda, pelo espaço coletivo com o qual você está dialogando, 
baseada em outras experiências, na singularidade, na diferença. Então, assim, 
para criar a democracia institucional, tem que criar espaços coletivos, rodas de 
conversa - é bem simples, nome simples, mas não é só conversa, não é só 
escuta. Aumentar a capacidade de escuta, sim, só que também de diálogo, de 
fazer perguntas, de trazer suas ideias, de acrescentar coisas, sem atropelar o 
outro, sem desmoralizar o outro, sem dizer que o outro é ignorante. Enfim, é 
todo um aprendizado. Na verdade, o modelo de atenção, o modelo de cuidado, 
precisa se adaptar a isso. O apoio institucional, o apoio matricial e a riqueza 
compartilhada são espaços de formação. Formação em quê? Aprender a viver 
na democracia. Por isso chamei de “Paidéia”, essa ideia peguei nos gregos, 
nessa época do Sócrates. Eles pensaram, no mundo ocidental, a democracia de 
forma formal. Várias comunidades de povos originários tinham e têm, há 
muitos anos, antes dos gregos, estratégias comunitárias, de participação, 
conselhos de idosos… Os vikings tinham estratégias de participação, de 
incorporação das mulheres, outras eram mais misóginas, enfim. Mas os gregos 
pensaram a democracia em três aspectos, a democracia representativa e direta. 
Representativa é o seguinte, chega de ter rei, rainha e príncipe pelo sangue, 
vamos escolher, democracia representativa. Não só os governantes de Atenas, 
como os juízes também. Eles elegiam com mandatos, depois roda, sai, volta 
para onde estavam. Mas vão fazer democracia direta, os temas importantes 
têm que ir para a Assembleia, tem que ir para a ágora, que eles chamavam 
praça. Atenas fez isso. Vão fazer reforma agrária ou não? Os fazendeiros eram 
contra a maioria do povo era a favor, foi aprovada, fizeram reforma agrária, 
contra a elite. Discutida na ágora, com conflito, não teve guerra civil, mas 
bastante conflito. Vão assinar a guerra contra os persas ou não vão? Vão 
aliançar com Esparta ou não vão? Tudo isso era votado. O SUS pega essa ideia 
de democracia direta, com as conferências, os conselhos, a gestão participativa 
ou institucional. A outra diretriz deles era a cidadania. Uma visão muito 



257

restrita de cidadania, era só para homens, só para cidadãos atenienses. Mas a 
ideia de que o ser humano tem direito a algumas coisas, independente do seu 
mérito, de ter dinheiro, do seu mérito individual, do seu empreendedorismo, é 
a ideia de política pública, que a reforma ampliou. Direito universal à saúde, 
integralidade. E a terceira ideia que os gregos tinham, que não passou para nós 
e que eu fui tentar resgatar, é assim: o ser humano não é Deus. A gente erra, 
analisa de acordo com os interesses, com a experiência, não enxerga, tem 
dificuldade de ter uma visão ampliada, de compreender os fenômenos, o 
interesse dos outros. Então tem que ter um esforço para formar as pessoas, 
para viver em democracia. Eles chamavam isso de Paidéia. E essa escola 
começa onde? Na escola, na vida, no cotidiano. Quem é professor um dia é 
professor, outro dia é aluno, um aprende com o outro. E tinha o conceito de 
transdisciplinaridade. Com quem os guerreiros têm que aprender filosofia? 
Com os filósofos. Com quem os filósofos têm que aprender a cuidar do corpo, 
a fazer ginástica? Com os guerreiros. Com quem tem que aprender a saúde? 
Com os clínicos da época. Não tinha enfermeiras, só os clínicos. Mas os 
clínicos têm que aprender com as pessoas. Tem que aprender com as pessoas o 
que é dor, onde dói, os efeitos colaterais, a dificuldade. Ou seja, o apoio está 
fundado nessa coisa do Paideia. É ruim ter esse termo em grego. Mas a ideia é 
do apoio, seu espaço de formação, você está aberto. Inclusive, um psicólogo 
precisa entender demais sobre o orgânico, sobre medicação. Não vai receitar 
psicofármacos, mas trabalha com pessoas que a metade usa psicofármaco, de 
forma crônica, receitada pelos psiquiatras e pelos médicos de família. Mas 
estão lidando com essas pessoas, então tem que saber de efeito colateral, de 
sobrecarga, de chamar o psiquiatra, o médico de família, e falar “olha, a dose 
está muito alta, está com uma camisa de força química, de remédio, não 
consegue acompanhar, não consegue trabalhar, não consegue acompanhar a 
escola, está agressivo”. Então, no apoio, primeiro você tem que construir 
espaços coletivos. Isso é democratização institucional. Que não é só de 
educação permanente, é de formação, de deliberação. E é uma cultura para 



258

quem delibera, para quem está no espaço coletivo. Faz uma assembleia de 
usuários do território, com a comunidade. Vem cem usuários, duzentos? Está 
lá o gestor da unidade, a representante das equipes. A pergunta que me faziam 
era: “isso é deliberativo?” Falei: “para quem estiver lá, precisa ser. Para quem 
não está lá, não é”. Para fazer uma mudança, o processo tem que ser deliberativo, 
e a assembleia não precisa necessariamente ser formalizada. “A assembleia tem 
que ter 10%, a população de cada território, tem que ter um código...”. Pode até 
fazer isso também no conselho - o conselho tem isso, as conferências têm isso 
- mas no dia a dia, o espaço coletivo, os compromissos, os contratos, têm que 
ser mais fluidos. Tem pouquíssimas pessoas, então vamos ampliar. A 
deliberação é ampliar, chamar mais gente. Não vamos deliberar nada ainda, 
mas vamos começar a entender, fazer o convite a partir do que estamos 
pensando. Assim, já se cria uma provocação: temos que ir pensando em mudar 
o acesso. A reunião tinha dez pessoas, uma médica e três agentes comunitários. 
A gestora não veio, mas nós estamos percebendo que está muito burocratizado, 
o acesso está inadequado, as ações comunitárias estão na atenção privada, 
estão muito ausentes. Que ação comunitária pode ter? O que é prioritário? O 
que é atividade comunitária? O apoio institucional é gestão, é organização do 
processo de trabalho. O apoio matricial foi desenvolvido na mesma época, mas 
se pensou na reunião de equipe, ou na reunião entre equipes, é mais 
interprofissional. O NASF com a Estratégia de Saúde da Família. A e-Multi 
agora com o CAPS. Essas são estratégias de apoio matricial, que a intervenção 
é direta com o usuário, e, se possível, inclua o usuário, que aí já é a clínica 
compartilhada. Você vai intervir numa família? Vai fazer uma ação na família? 
Precisa conversar com um pedaço da família. Precisa fazer um acordo. Vamos 
fazer um processo terapêutico com a família, ou de gestão de conflito na 
família. Cerca de 20% das famílias na região metropolitana, ou em cada cinco 
famílias, uma tem violência doméstica, encontramos isso em Campinas, São 
Paulo, Fortaleza. Violência doméstica, inclusive física, dentro da família. Cada 
cinco, uma tem. O que a atenção primária está fazendo com isso? Vai lá fazer 



259

geomapas? Genogramas? É pouco. Vai cobrar das médicas de família, 
competência cultural? É pouco. E aí a clínica compartilhada inclui você fazer o 
trabalho de família compartilhada. Se a família tem quinze membros, você 
consegue conversar com três? Faz com os três, mirando que tem quinze 
membros, olhando, pensando. Vamos passar para cinco, vamos fazer outras 
rodas. O horário não dá, então vamos fazer duas aqui, mais o trabalhador de 
saúde, mais o profissional, a agente, vamos vir à tardinha, à noitinha, no sábado 
de manhã para conseguir lidar, conversar, trocar ideia com os cinco, sobre a 
violência, sobre o desgaste. Ou seja, é uma proposta de proatividade, não só do 
gestor. Pergunta: quem faz cogestão? Todo mundo. O gestor é núcleo, 
principalmente isso. Só pensa quase que nisso. A gestão é aplicada. Mas o 
trabalhador da saúde também tem que fazer gestão. O Foucault e mesmo os 
psicanalistas, os nietzschianos, falam que a terapia boa é a que ajuda cada um, 
cada família, cada grupo a fazer a gestão de si mesmo na vida, a partir do 
contexto real. Tenho distúrbio bipolar, como é que melhoro a minha gestão na 
vida? Tomo um remedinho, mas não tomo demais, presto mais atenção no que 
falo, conto até dez antes de responder alguma coisa, tendo a ser impulsivo, 
agressivo, me afasto. Eles chamam isso de empoderamento. A que é que se 
destina? É democratizar o poder. A nossa definição de humanizar. O Carlos 
sabe, porque era humanizador aliado também. O centro do nosso HumanizaSUS 
era o poder, vamos reequilibrar as relações de poder entre gênero, entre 
trabalhadores e usuários, gestores e usuários. Isso é humanizar. Agora, você 
cria o espaço coletivo, mas o uso dele continua desequilibrado. O pessoal mais 
habermesiano perguntava para mim quando é que vai construir a 
horizontalidade numa reunião de equipe? Ou no conselho local? Eu falei: 
“nunca, sempre vai ter desequilíbrio”. Por isso que tem que ter conselho. 
Desequilíbrio por ser universitário, por ser técnico, pelo tempo de experiência 
que está lá, por ser homem, por ser mulher, por ser idoso, por estar aposentando, 
por não estar aposentado. A gente sempre vai ter desigualdade e por isso que 
precisa de gestão democrática, de apoio institucional. Quem é que faz a oferta? 



260

É só o apoiador? Essa função do apoiador não é uma função burocrática. Na 
nossa proposta a gente colocou nas funções do gestor o apoio institucional, 
acrescentou uma, não tirou as outras, coordenação, direção, avaliação, mais ou 
menos, acrescentou isso. O trabalhador que vai trabalhar em equipe, pode ser, 
ele faz oferta. Não tem um apoiador especializado em toda reunião de equipe, 
mas os profissionais da atenção primária, da terapia intensiva, precisam se 
apropriar da técnica de fazer oferta, de escutar, de negociar, de dar prazo, de 
fazer experiência, de ganhar e perder. Sua opinião pode ser considerada e você 
pode perder. Tem que se acostumar com isso, não pode sair xingando e fazer 
guerra civil, a não ser que seja uma coisa antiética, um crime, passar para o 
crime, aí você desvia, sai fora. Mas, em geral, discute caso, é apoio, é uma 
reunião de apoio. A gente propõe que todo serviço de saúde tem que ter, pelo 
menos, duas horas por semana de discussão de casos, de trabalho. A discussão 
de casos é ampliada, não só do caso; ela serve para discutir o processo de 
trabalho. Então, o apoio foi abandonado pelo Ministério da Saúde. E não foi o 
Bolsonaro, não - foi antes. Quando o HumanizaSUS foi desativado pelo 
Ministério, o primeiro passo foi esse: “Não, o HumanizaSUS ainda existe, mas 
é só pra dentro”, ou seja, só podia atuar internamente, não trabalhava mais na 
rede. Isso foi no finalzinho do governo “Lula 2” e início do “Dilma 1”. Tiraram 
isso, e o Ministério desativou o pouco de apoio que ainda existia. O último 
programa do Ministério que teve um apoio importante foi a Rede Cegonha, 
apesar do nome, que é o que mais funcionou, promoveu mais mudança, 
diminuiu a mortalidade materna, melhorou a qualidade. Colocava o apoiador 
do Ministério dentro das maternidades, com financiamento. Se você fizer isso, 
ganha um plus. Agora o Ministério está com essa proposta do “Mais 
Especialistas”, que é supercomplexa de ser implementada, com esse grau de 
conflito entre os municípios, estados e o Ministério. É um reordenamento de 
poder entre hospitais, dentro do hospital, entre as várias áreas, ambulatórios 
de policlínica... Lugares que pouco mudaram no SUS até hoje. E sem apoiadores 
do Ministério, muitos deles, isso não vai acontecer. A maioria dos municípios, 



261

das regiões dos estados e dos grandes hospitais, universitários etc., está 
assinando o contrato para entrar nessa proposta da atenção integral. Por quê? 
Porque teria um aumento de 40% do valor dos procedimentos. Só que agora 
você não vai mais pagar por procedimento isolado. Por exemplo, no caso de 
câncer de mama, não vai pagar só a mamografia ou só a cirurgia - vai pagar o 
cuidado integral. Reabilitação física após um acidente vascular cerebral, 
também vai ser paga como um pacote completo. O que é um grande avanço, 
pela primeira vez no SUS isso entrou na agenda. Conversei com o pessoal no 
Ministério, mais de dois terços dos gestores regionais e locais dos hospitais vão 
implementar. Mas quem vai fazer a integração?  Para a integração, o Ministério 
tinha que levar apoio com essa oferta, ajudar o povo a montar espaço coletivo. 
Quem é que integra? Porque até agora é assim, o SUS pagava por item: 
mamografia, quimioterapia, terapia hormonal, cirurgia, pegando o exemplo 
do câncer de mama. No nível local, não tem um gestor comum dessa suposta 
linha de cuidado, chama-se de linha de cuidado, mas é suposta. Não tem um 
gestor comum. Então, quem é que vai fazer essa integração no local? Porque é 
tudo fragmentado. Estamos supondo que são os gestores locais, que vão 
articular o “pedaço” que faz diagnóstico de imagem, mamografia, o outro que 
é cirúrgico, o outro que é anestésico. Esse projeto depende de uma integração 
complexa de redes especializadas, hospitais, serviços de diagnóstico por 
imagem - o que é muito difícil, considerando a grande competitividade e o fato 
de que o poder está muito concentrado nos médicos e especialistas, muito 
mais do que no restante do SUS.  Sem apoiador, o dinheiro vem. O SUS 
conseguiu 6 bilhões a mais por ano para implementar esse projeto. Ainda 
faltam dois anos do governo Lula, o que poderia permitir implementar isso em 
20%, 30%, 40% da rede brasileira e assim mostrar o quanto funciona melhor, 
para não haver retrocesso. Agora, eu acho que, sem apoiador, o Ministério está 
apenas passando as diretrizes e prometendo liberar o dinheiro se o projeto for 
implementado. E como enfrentar esses conflitos? Como lidar com os 
especialistas? Como criar os espaços coletivos para isso? Viabilizar, formar, 



262

reforçar? Então, a que é que se destina? Salvar o SUS, salvar a democracia, 
salvar assim, fortalecer. Salvar é muito, é salvacionismo. É fortalecer, aumentar 
a resistência do SUS ao ultraliberalismo, que entra por essas modalidades de 
gestão conservadora, gerencialistas, também pelas OS, não só pelo problema 
de financiamento. Tudo isso entra na ideologia e nas práticas ultraneoliberais 
dentro do SUS, na fragmentação, na lógica de mercado, etc. Quem vai fazer 
isso? Nós. Discuti muito com o Ministério da Saúde, gestão Nísia (ex-ministra 
da Saúde) e gestão atual, sobre esse negócio de apoio. Alguns dos dirigentes do 
Ministério concordam, mas não conseguem implementar. Dirigentes 
importantes da SAES (Secretarias de Atenção Especializada à Saúde), inclusive 
nossos, ou seja, do governo que eu apoio, eram contra o apoio. Eu apoio o 
governo federal, e apoio às suas várias secretarias, independente de quem está 
lá, os vários projetos. Mas tenho dificuldade, tento acrescentar uma coisa, 
acrescentar outra, não sinto receptividade. Alguns programas, em alguns 
estados, ainda têm apoiador. Alguns municípios ainda têm estratégias locais de 
apoio, para avaliação, para planejamento participativo, para algumas coisas. As 
metodologias de apoio ganharam muita influência ideológica e cultural na 
área de saúde coletiva, na área de saúde da família e na área de saúde mental. 
Todos falam em apoio matricial e apoio institucional. Não é todo mundo, não, 
retiro. Mas muitos profissionais, muitos gestores. Por que o Ministério está 
tendo essa dificuldade? O Ministério não está a fim de ir para a ponta e brigar 
com o secretário bolsonarista, fascista. Grande parte dos secretários municipais 
são isso. De ir para os conselhos, defender essas propostas. Esse curso que 
estamos montando - nós estamos fazendo um curso, a Liane é professora, eu 
também - era para o NASF, para a eMulti agora. Estamos com um curso para 
3 mil pessoas, 110 turmas. Formamos os professores antes, professor apoiador, 
ou seja, a lógica do apoio na pedagogia. Essa lógica interativa, de oferta, de 
escuta, de ouvir a demanda, a experiência, mas ao mesmo tempo trazer as 
diretrizes do apoio matricial. A gente faz com os trabalhadores, um critério 
para se matricular é ser trabalhador da atenção primária, com autorização dos 



263

secretários ou dos prefeitos locais. O pessoal do Ministério falou “Gastão, você 
não quer negociar com os secretários?” Eu não sou nada, não sou nem assessor. 
“É porque o clima para a gente negociar está muito ruim, se for o Ministério, 
eles vão dizer que é contra. Se for os professores da UNICAMP e da ENSP, a 
chance é maior”. Aí nós fomos falar. O que os dirigentes do CONASEMS 
falaram para nós? Nós não vamos nos opor, a gente vai assinar as autorizações, 
mas não vamos levantar uma pena para apoiar isso. Não vamos divulgar, não 
vamos levantar uma pena. Eu devolvi para o Ministério isso. Só que esse 
compromisso de autorizar os alunos não foi cumprido. Em Campinas, a 
Secretaria Municipal é um governo conservador e só autorizou seis pessoas. A 
cidade de São Paulo, com um SUS daquele tamanho, autorizou quatro. 
Dificultaram, não autorizaram, fizeram fila, deixaram passar o período de 
matrícula, mas saiu o curso, tinha 3 mil vagas, conseguimos preencher com 
2.700. Bom, vamos ouvir o debate.

C: Não nos cansamos de ouvi-lo. Obrigado pelo seu tempo e fala. 
Podemos puxar vários pontos. Temos várias pessoas que mandaram perguntas 
no chat, também tenho algumas e, certamente, a Liane também tem algumas a 
fazer. Vou aproveitar, antes de abrir para o chat, colocar a palavra à disposição 
para a professora Liane.

L: Vou destacar, rapidamente, uma questão: o Gastão sempre nos 
convoca a pensar o complexo, conflitivo, contraditório, e nós nos aproximamos 
do Mário Testa, que também acho que é uma referência importante na 
formação, e é muito importante pensar a realidade como complexa, conflitiva 
e contraditória. Em relação aos pequenos municípios, parece que lá ainda 
é mais difícil. Muitas pessoas que estão aqui viveram a reforma sanitária; 
testemunhamos, por exemplo, a 9ª Conferência Nacional de Saúde, onde a 
gestão municipal reuniu força para indicar que “municipalizar é o caminho, 
cumpre-se a lei”. Contudo, esse consenso, essa aproximação com o SUS não 



264

se dá no campo do que denominamos modelo de atenção e gestão, ou seja, 
no âmbito do como fazer. Atualmente, o apoiador e a apoiadora são pessoas 
jovens, com muita disposição para fazer mudanças. Contudo, o apoiador do 
próprio COSEMS atua em espaços de muita diversidade e de muita disputa, 
onde se estabelece um novo, e perverso, consenso que indica que dá para 
mudar o modelo de atenção sem reforçar o público. Nós sabemos que não dá 
para mudar o modelo sem a perspectiva de reforçar o público. Várias pessoas 
que estão aqui acompanharam e apoiaram municípios que sofreram os efeitos 
dos desastres. Nós temos a experiência da Boate Kiss e, mais recentemente, 
das enchentes. Precisamos de trabalhadores experientes e que conheçam o 
território em que atuam. Na contramão, muitos gestores estaduais e municipais, 
apostam em terceirizações e tentam sustentar o trabalho da APS com contratos 
emergenciais. Então, nós estamos disputando isso, porque nós pensamos em 
relações mais estáveis. Esse apoiador, apoiadora, é um sujeito que encontra 
uma unidade de produção. Gastão, acho que o teu texto, que é lá da década de 
1980 ainda, que é “O anti-Taylor”52, é um texto onde você traz essa perspectiva 
da democracia institucional e localiza, na estrutura das organizações, o ator que 
você denominou como supervisor matricial, alguém que vai dando suporte. Os 
argentinos traduziram apoio por suporte. O apoiador e apoiadora são sujeitos 
que vão dando suporte e que, simultaneamente, suportam o processo de um 
grupo. E é muito interessante, porque você também faz essa aposta de que 
o grupo é um grupo interprofissional, que é um grupo que tem diversidade. 
Então, é um desenho muito bonito, é uma proposta muito interessante. E eu 
sempre lembro que é uma proposta também para a gente ser mais feliz. Então, 
nós pensamos que um coordenador de política e o apoiador do COSEMS, 
chegam em lugares que são às vezes muitos hostis, com uma expectativa 
diferente da perspectiva do apoio. Nesses espaços, o apoio vai se dar em 
contextos de fragmentação e descontinuidade. É necessário desenhar o apoio 

52     Furtado JP, Campos GWS, Oda WY, Onocko‑Campos R. Planejamento e Avaliação em Saúde: en-
tre antagonismo e colaboração. Cad Saúde Pública. 2018;34(7):e00087917. Disponível em:  doi:10.1590/
0102‑311X00087917. 



265

do apoio, ter alguma estrutura, alguma metodologia, algum espaço regional 
ou estadual, que dê suporte, que consiga problematizar, consiga ouvir, consiga 
saber o que as pessoas que fazem apoio estão vivenciando e que dilemas estão 
vivendo. Em relação ao trabalho das equipes multiprofissionais, a composição 
da clínica com o apoio não pode ser mais um dilema. O apoio para a ampliação 
da clínica inclui o atendimento individual no seu núcleo, a discussão com a 
equipe. Isso não é ruim, não pode ser excluído. Agora, eu penso que o que 
nós deveríamos garantir, sustentar algum processo de apoio que tenha 
continuidade. Qual é a unidade de produção que está sendo apoiada? Que 
dilemas vive essa equipe gestora ou essa equipe de município? E como é que a 
gente acompanha essa não desqualificando, não desvalorizando os dilemas, as 
crises, as disputas que ali estão. Eu queria falar um pouco sobre isso. A Patrícia 
Silva, nossa apoiadora, que sustenta a rede HumanizaSUS, pergunta o que 
muda com o reconhecimento da humanização como um princípio do SUS. Ela 
também pergunta se a eMulti vai efetivar melhor a relação com a equipe que 
o NASF. O NASF e a PNH trouxeram grandes acúmulos. Gastão tem usado a 
expressão “vamos que vamos”, e vamos com os nossos desafios, com os nossos 
dilemas. Por isso, defendo a existência de espaços mais solidários para colocar 
em discussão essas experiências. Espaços mais protegidos, inclusive, para 
que as pessoas que se expõem nos territórios, que se expõem a essas equipes, 
possam ter um espaço protegido para sua própria formação.

C: Obrigado, Liane. É muito bom poder ver as pessoas se manifestando, 
mostra o quanto o professor Gastão e você, Liane, são pessoas queridas 
e que nos provocam a pensar. O professor Gastão trouxe a questão dos 
trabalhadores e os impactos relacionados aos modelos e arranjos de gestão. 
Também falou que em diálogo com o atual governo tentou colocar o apoio 
como um método importante para dentro da gestão, para poder realmente 
conseguir dar viabilidade, tornar os processos mais dialógicos com os espaços 
da intervenção especializada. Porque não são só os recursos financeiros que 



266

fazem com que a roda gire. O governo entende a importância, mas ainda não 
consegue ver incorporando essa metodologia no trabalho. Assim, parece que o 
apoio do apoio tem limitações governamentais, mas é diferente da perspectiva 
formativa - temos o Ver-SUS, residência multiprofissional, PET saúde e outras 
tantas que acabam criando, induzindo uma militância para o SUS, para o 
fortalecimento do SUS. Contudo, a gente tem na rede trabalhadores que acabam 
não experienciando esses tipos de vivências, na qual ajudar a dar sentido para 
o trabalho. Então, muitos trabalhadores que estão na rede estão no seu fazer 
cristalizado ou desmotivado e não encontram um apoio ou até uma tentativa 
de colocar o apoio em movimento porque não tem sentido para eles. Gostaria 
de saber como é que a gente pode contagiar essas pessoas que, às vezes não têm 
uma formação prévia e já estão um certo tempo na rede, para que eles possam se 
sentir apoiadores ou abertos realmente ao apoio, para que eles possam entrar e 
estar nos serviços com essa ideia de democratização na gestão. 

G: O que é complexo tem que tratar com várias linhas de interferência, 
porque senão não dá certo. Por exemplo, a Liane Righi, ela vai ajudar na 
enchente, ela vai usar a metodologia de apoio. Independente do secretário 
estadual, do governador do Rio Grande do Sul, ela interage com as pessoas 
locais, ela vai com propostas de atuar, vai com algum recurso. A Liane é uma 
encarnação viva da metodologia de apoio. É verdade isso. Nós estamos falando 
de dengue, independente da orientação geral do Ministério, da epidemiologia, 
da Secretaria Municipal, os agentes que estão combatendo a dengue devem 
trabalhar com a estratégia de apoio. Levar propostas para as equipes de saúde 
da família, para os agentes de saúde comunitários, ouvir as pessoas, os usuários 
que estão sofrendo, as famílias. Então, tem um nível de constituição do apoio 
que é o apoio é uma forma de existência. É uma forma de existência interativa, 
é interativo. Você não fica passivo nem ativo. Fazer sexo usando a metodologia 
do apoio é o quê? É ser interativo. Aquece, recebe carinho, faz isso, faz aquilo. 
Essa é a ideia. Estou brincando, mas estou falando sério. Essa estratégia 



267

modifica o trabalho em saúde. Ele torna o usuário, a família, a comunidade, o 
sujeito que a gente tem que ouvir, tem que escutar, tem que perguntar, mas tem 
que levar alguma proposta. Agora, vocês estão levantando algumas perguntas. 
O apoio ou o apoiador? Na UNICAMP, durante muito tempo, a gente fez 
curso de formação de apoiador na metodologia. Para o pessoal do NASF, para 
o pessoal da Estratégia de Saúde da Família, para gestores, gestores da saúde 
mental, para as equipes de saúde mental. A gente precisa investir na formação 
para as pessoas terem iniciativa e recursos pedagógicos, dialógicos, aprender 
a escutar, aprender a negociar, aprender a lidar com conflito, não escalar 
conflito, mas tentar encontrar uma saída. Escalar conflito é guerra civil. Fora 
da guerra civil, tem que tentar compor para continuar vivendo, para continuar 
existindo. Então, é muito importante. HumanizaSUS virou lei, ajuda? Óbvio 
que ajuda. O slogan do Gilson, um dos pioneiros do SUS, era “coragem de 
cumprir a lei”. O SUS já é lei. A ação do neoliberalismo, mais do que anular 
uma série de leis do SUS, está sendo anular na prática através de modelos de 
gestão, do gerencialismo, da gestão burocrática, da precarização do trabalho 
em saúde. Então, é bom que o HumanizaSUS tenha virado lei. A eMulti tem 
as mesmas potencialidades e as mesmas dificuldades do NASF. A norma não 
mudou nada, só mudou de nome e foi restaurada. Por que mudaram o nome 
de NASF para não sei o quê? Tentaram mudar o nome do NASF até mesmo 
antes dele existir, ainda quando eu estava na gestão, vários gestores estaduais, 
mesmo do Ministério, me disseram que não era um núcleo de apoio, era um 
chamado “núcleo integral”. Então, atenção, tudo do SUS é integral. O SUS é 
ampliado. Depois tiraram o nome de apoio e botaram ampliado. Toda ação 
do SUS é ampliada. Visa a integralidade.  Então, a formação de apoiadores é 
importante. Muito importante. Entre gestores progressistas - federais, estaduais 
- uma parcela importante deles, pessoas importantes, entenderam que o 
apoio é uma forma de intervenção. E é, né? Isso leva a oferta, leva a proposta, 
é interativo. E aí entra a ideia de a que autonomia municipal não caberia 
isso, que o Ministério seria intervencionista, as Secretarias Estaduais seriam 



268

intervencionistas se usasse estratégias de apoio. Estou falando, por exemplo... 
Não vou falar o nome, mas, enfim... Pessoas influentes no movimento sanitário 
têm essa defesa. Que o apoio corre o risco de ser intervencionista. Você vai 
levar uma oferta, e essa oferta pode ser “Quem está fora é inimigo. Quem está 
dentro está…” então, óbvio que tem um risco, toda cogestão tem um risco. 
Falei, os espaços coletivos, quem compõem um espaço coletivo, uma equipe 
multiprofissional, em geral, a enfermeira fala mais do que a gente, opina mais 
do que os agentes de saúde comunitários. Em geral, nem sempre. Tem gente 
que é super ativista, que interfere, que fala. Então, não é porque apoio que 
é melhor, mas o apoio cutuca a burocratização, problematiza a alienação 
de cada um de nós, da equipe, da unidade, traz a experiência concentrada. 
A Estratégia de Saúde da Família é uma experiência concentrada, brasileira, 
consensualizada. Então, é um apoio seguro. A Política de Saúde Mental do 
SUS, a partir de 2011, a reabilitação psicossocial, redução de danos, tem peso 
histórico de experiência. E aí, o CAPS que estiver inaugurando isso, ignorando 
isso, está errado. Tem que considerar. Pode-se adaptar a redução dos danos? 
Pode e deve. As suas capacidades, as características da dependência aqui, 
naquela região, a cultura. Então, mesmo as estratégias nas nossas políticas, tem 
que ser incorporada como oferta. As equipes de aids, a gente estimulou fazer 
com a gestão, eu me lembro, aí chega protocolo da OMS, internacional para 
diagnóstico e cuidado de aids. Aí a equipe local recebe e diz assim: “vamos 
fazer uma reunião para criar um consenso em relação ao protocolo da OMS”. 
Pode parecer arrogante, mas não é. Esse item aqui, fazer consulta a cada 15 
dias, não consegue. Fazer visita para todo mundo que estiver abandonado, nós 
não conseguimos. Então, nós vamos nos adaptar. Ou seja, não é porque veio 
de um protocolo internacional, não é porque a atenção primária no NHS é 
desse jeito, que a gente vai simplesmente copiar. Quando a gente traz a oferta 
de conhecer a atenção primária de Portugal, da Inglaterra, não é para copiar, 
é para fazer a antropofagia, para fazer a proposta decolonial. A gente só pega 
e adapta para cá. Mas eles têm experiência. Não é porque é lá na Europa 



269

que não serve de nada. Enfim. Então, a gente tem essa dificuldade com os 
gestores, eles se sentem ameaçados. Quem aprovou a Estratégia de Saúde da 
Família fica ameaçado. Se mexer com qualquer coisa, é heterodoxo, é inimigo, 
é adversário. Às vezes, modifica tanto que fica contra. Por exemplo, a e-Multi 
não mudou quase nada. Não tinha ênfase no apoio matricial na eMulti, porque 
tiraram do nome, mas colocaram... – e muita gente reclamou, eu inclusive - 
como primeira diretriz da eMulti fazer apoio matricial. Saiu do nome, mas 
ficou como estratégia metodológica, para trabalhar em equipe, trabalhar 
com as outras equipes, para definir prioridades, para levar estratégias. Tem 
que ter oferta, não imposição. Critério de risco, de acesso, combina. Vamos 
combinar. A eMulti não resolve sozinha. Resolve com a Estratégia de Saúde da 
Família local, com o NASF local, com os gestores locais. Agora, o que eu estou 
a propor daqui? Cada um começa a trabalhar na linha da interdependência, 
do dinamismo, ou seja, põe apoiador. Você vai fazer saúde pública, vigilância, 
faz com apoio. A proposta original da vigilância até hoje é que a população 
vira objeto. Não sei se já pensaram nisso. A gente aplica as normas, aplica as 
vacinas. Põe um pouco de cogestão na vigilância, sabe? Vai fazer vigilância 
valorizando a cultura local, as realidades. Vamos dar mais trabalho para os 
gestores. Essa é a minha proposta.

C: Muito bem. Vou passar a palavra para a Liane, acho que a gente 
pode encaminhar essa conversa de hoje para as palavras finais. 

L: Quero agradecer ao Carlos por ter provocado esse encontro, por ter 
dado as pistas, ter dado a direção, o Gastão por ter aceitado. Professor Gastão 
foi apresentando os desafios reais da perspectiva do apoio e da cogestão. Eu 
também aposto na presença de apoiadores, apoiadoras – muitas mulheres 
apoiadoras, jovens – que têm uma certa liberdade para estar no município. 
Acho que tem uma pista importante, que é começar, ir até o município, reunir 
com o grupo, voltar no mês seguinte. Há textos do professor Gastão tratando 



270

da metodologia do apoio.  Então, nem tão refém de uma oferta, mas com 
capacidade para fazer ofertas; importa a valorização dos espaços coletivos e a 
aposta na ampliação da capacidade de análise, valorizando processos e dando 
visibilidade para os acordos e contratos que definem o processo de trabalho 
da equipe. Importa como a equipe identifica problemas, como recontrata 
mudanças e também quais os novos problemas que a solução encontrada 
trouxe. O professor Gastão, a partir do Leminski, nos provoca a identificar quais 
são os problemas das nossas soluções. A cogestão também produz sujeitos. O 
professor Gastão falava aqui no apoio como forma de existência, mais leve, 
autorizada a perguntar como se chegou à situação atual e quais os problemas 
que persistem. Trata-se da valorização daquilo que é a experiência local com a 
qual nós estamos em contato. Quero agradecer pela oportunidade. Obrigada, 
Carlos, Gastão e Daniel. Nós estamos no meio de processos, pensando como 
vai ser amanhã, como a gente faz; então encerro registrando que há um desafio 
importante para as universidades, pois os docentes têm possibilidade de dar 
algum suporte para coletivos/equipes. Agradeço especialmente à Rede Unida. 

C: Obrigado, Gastão e Liane, por vocês estarem conosco. Quero dizer 
a todos que esse vídeo fica como memória no canal da Rede Unida. E também 
estará com um projeto de lançar um e-book. Assim quem tiver esse interesse, 
depois poderá acessar isso tudo. Além disso, quero agradecer ao Daniel que 
não apareceu para todos que estão no vídeo, mas ele está de suporte para essa 
interação virtual. Então, obrigado, Daniel. Muito obrigado a todos da Rede, 
obrigado por estarem dando esse apoio. Deixamos nosso agradecimento. E 
passo a palavra para o Gastão se quiser encerrar nosso encontro. 

G: Agradecer ao Carlos, à Rede Unida, à Liane e ao Daniel, no suporte 
e no apoio. Começamos com o Caetano Veloso, a que será que se destina ao 
apoio, a ser apoiador? Quero terminar com o Milton Nascimento, que diz que o 
artista tem que ir onde o povo está. Apoiador tem que ir onde os gestores estão, 



271

onde as equipes estão. Tem que passar lá, conversar, ver onde as famílias, os 
usuários estão. É assim que forma espaço coletivo. É assim que se escuta e abre 
o olho para observar. A gente não aprende só conversando com as pessoas. A 
gente olha, escuta, vê, observa. E depois, tem que entrar na roda. Então, vamos 
onde os trabalhadores estão, o apoiador tem que ir onde os gestores estão, tem 
que ir. Muito obrigado.



272

Sobre os autores

Alcindo Antônio Ferla - Doutor em Educação. Professor do Programa de Pós-
Graduação em Saúde Coletiva da Universidade Federal do Rio Grande 
do Sul.

Carlos Alberto Severo Garcia Jr. - Doutor em Ciências Humanas. Professor 
do Programa de Pós-Graduação em Saúde Coletiva da Universidade 
Federal de Santa Catarina, coordenador do Mestrado Profissional em 
Saúde Mental e da Residência Multiprofissional em Saúde da Família, 
polo Araranguá, da mesma instituição. 

Elda Coelho de Azevedo Bussinguer - Doutora em Bioética. Coordenadora 
do Programa de Pós-Graduação em Direito da Faculdade de Direito de 
Vitória. 

Elisandro Rodrigues - Doutor em Educação. Professor do Departamento 
de Estudos Básicos da Faculdade de Educação e do Programa de Pós-
Graduação em Educação na Universidade Federal do Rio Grande do 
Sul.

Erick Cardoso da Rosa - Mestre em Saúde Coletiva. Doutorando do Programa 
de Pós-Graduação em Nutrição da Universidade Federal de Santa 
Catarina.

Fabiane Perondi - Fisioterapeuta pela Universidade Federal de Santa Catarina. 
Residente em Saúde da Família e Comunidade na Escola de Saúde 
Pública do Ceará.



273

Frederico Viana Machado - Doutor em Psicologia. Professor do Bacharelado 
em Saúde Coletiva e do Programa de Pós-Graduação em Saúde Coletiva 
da Universidade Federal do Rio Grande do Sul.

Gastão Wagner de Sousa Campos - Doutor em Saúde Coletiva. Professor da 
Universidade Estadual de Campinas.

Helvo Slomp Junior - Doutor em Medicina, ênfase em Saúde Coletiva. 
Professor do Instituto de Ciências Médicas do Centro Multidisciplinar 
da Universidade Federal do Rio de Janeiro e do Programa de Pós-
Graduação em Psicossociologia de Comunidades e Ecologia Social da 
mesma instituição.

Juarez Pereira Furtado - Doutor em Saúde Coletiva.  Professor do 
Departamento de Políticas Públicas e Saúde Coletiva da Universidade 
Federal de São Paulo.

Juliana Sampaio - Doutora em Saúde Pública. Professora do Departamento 
de Promoção da Saúde da Universidade Federal da Paraíba.

Liane Beatriz Righi - Doutora em Saúde Coletiva. Professora do Departamento 
de Saúde Coletiva do Centro de Ciências da Saúde da Universidade 
Federal de Santa Maria.

Lorrainy da Cruz Solano - Doutora em Enfermagem. Professora do Programa 
de Pós-Graduação Profissional em Saúde da Família, da Rede Nordeste 
de Saúde da Família. Enfermeira assistencial na rede básica de saúde de 
Mossoró, Rio Grande do Norte. 



274

Maria Inez Padula Anderson - Doutora em Saúde Coletiva. Professora 
do Departamento de Medicina Integral, Familiar e Comunitária da 
Universidade Estadual do Rio de Janeiro e do Mestrado Profissional 
Prof-Saúde da mesma instituição.

Marta Inez Machado Verdi - Doutora em Enfermagem. Professora da 
Cátedra Giovanni Berlinguer. Professora do Departamento de Saúde 
Pública da Universidade Federal de Santa Catarina e do Programa de 
Pós-Graduação em Saúde Coletiva da mesma instituição. 

Mirelle Finkler - Doutora em Odontologia. Professora do Programa de Pós-
Graduação em Saúde Coletiva e da Cátedra Giovanni Berlinguer de 
Bioética e Saúde Coletiva da Universidade Federal de Santa Catarina.

Olímpio Barbosa de Moraes Filho - Doutor em Tocoginecologia. Professor 
da Faculdade de Ciências Médicas, da Universidade de Pernambuco e 
diretor médico do Centro Integrado de Saúde Amaury de Medeiros.

Ricardo Burg Ceccim - Doutor em Psicologia Clínica. Professor do Programa 
de Pós-Graduação Interdisciplinar em Cognição, Tecnologias e 
Instituições, da Universidade Federal Rural do Semiárido e do Programa 
de Pós-Graduação em Gestão e Inovação em Saúde, da Universidade 
Federal do Rio Grande do Norte.

Ricardo Donato Rodrigues - Doutor em Saúde Coletiva. Foi professor 
do Departamento de Medicina Integral, Familiar e Comunitária da 
Faculdade de Ciências Médicas da Universidade Estadual do Rio de 
Janeiro. In memorian.



275

Roger Flores Ceccon - Doutor em Enfermagem. Professor do Programa de 
Pós-Graduação em Saúde Coletiva, da Residência Multiprofissional 
em Saúde da Família, do Mestrado Profissional em Saúde da Família 
e do curso de graduação em Enfermagem da Universidade Federal de 
Santa Catarina.

Suliane Motta do Nascimento - Mestre em Epidemiologia. Doutoranda em 
Saúde Coletiva na Universidade Federal de Santa Catarina. 




